


I
La famiglia fra struttura e sovrastruttura

Parlando della donna non si puod esimersi dal parlare della
famiglia in quanto spazio d’iscrizione della sua vita e delle sue
attivita, e punto cruciale della sua identificazione.

Tutto cio che si svolge nella famiglia sembrerebbe avere un
aspetto molto accessibile, aperto, semplice e spontaneo, « dome-
stico » per 'appunto; ogni cosa vi sembra chiara. In realta essa
serve a delineare un fitto tessuto simbolico: « zona di "riserva”,
densa di divieti, di restrizioni, di pericoli, di conflitti e di ten-
sioni; zona del ##b# quindi, nella sua duplice accezione di zona
sacra e intoccabile e di zona impura ».'

Le funzioni a cui questa istituzione assolve sono quelle di pro-
teggere e garantire un modo di produzione e riproduzione della
vita immediata, presupposto determinante della storia.

Ponendo le basi di quello che costituira il materialismo storico,
Marx nell'ldeologia Tedesca prende in esame il processo della
storia e innanzitutto sente il bisogno di esporre e chiarificare
quali sono i suoi presupposti, cioé le condizioni necessarie per-
ché l'esistere e gli eventi umani possano verificarsi.

«Ma il vivere implica prima di tutto il mangiare e il bere,
I'abitazione, il vestire e altro ancora. La prima azione storica €
dunque la creazione dei mezzi per soddisfare questi bisogni, la
produzione della vita materiale stessa, e questa ¢ precisamente
una azione storica, una condizione fondamentale di qualsiasi
storia ».

¢ Il secondo punto & che il primo bisogno soddisfatto, I'azione
del soddisfarlo e lo strumento gia acquistato di questo soddisfa-
cimento portano a nuovi bisogni: e questa produzione di nuovi
bisogni & la prima azione storica ».*

« Il terzo rapporto che interviene fin dalle prime origini nello
sviluppo storico, € che gli uomini, i quali rifanno ogni giorno la
loro propria vita, cominciano a fare altri uvomini, a riprodursi,
€ il rapporto fra uomo e donna, fra genitori e figli: la famiglia ».*

55



« La produzione della vita, tanto della propria nel lavoro quanto
della altrui nella procreazione, appare gia in pari tempo come
un duplice rapporto: naturale da una parte, sociale dall’altra,
sociale nel senso che si attribuisce a una cooperazione di pit
individui (....) Appare gia dunque, fin dall’origine, un legame
materiale fra gli uomini, il quale & condizionato dai bisogni e
dal modo di produzione ed € antico quanto gli stessi uomini; un
legame che assume sempre nuove forme e dunque presenta una
“storia”.

(...) Solo a questo punto, dopo avere gia considerato quattro
momenti, quattro aspetti delle condizioni storiche originarie,
troviamo che l'uomo ha anche un “coscienza” ».°

« Questo inizio € di natura animale, come la stessa vita sociale
a questo stadio € pura coscienza da gregge (..) perviene a uno
sviluppo e a un perfezionamento ulteriori in virtti della accre-
sciuta produttivita, dell’aumento dei bisogni e dell’aumento
della popolazione ».°

Dallo sviluppo di questo processo emerge la divisione del
lavoro in «lavoro manuale » e «lavoro mentale ». Questa
divisione € I'unica da Marx riconosciuta « reale » mentre la di-
visione del lavoro tra i sessi € considerata prodursi « spontanea-
mente » o « naturalmente » in virti della disposizione naturale
(per esempio la forza fisica), del bisogno, del caso ecc.

Questa divisione del lavoro cui Marx dedica cosi poca atten-
zione & pur tuttavia da lui considerata fondamentale: «La divi-
sione del lavoro, che implica tutte queste contraddizioni e che
a sua volta ¢ fondata sulla divisione naturale del lavoro nella
famiglia e sulla separazione della societa in singole famiglie
opposte I'una all’altra, implica in pari tempo anche la ripar.ti‘-
zione, e precisamente la ripartizione ineguale, sia per quantita
che per qualita, del lavoro e dei suoi prodotti, e quindi la pro-
prieta, che ha gia il suo germe, la sua prima forma, nella fan.n-
glia, dove la donna e i figli sono gli schiavi dell'nvomo. La schia-
vitii nella famiglia, che certamente & ancora molto rudimentale
e allo stato latente, & la prima proprieta, che del resto in questa
fase corrisponde gia perfettamente alla definizione degli econo-

56




misti moderni, secondo cui essa consiste nel disporre di forza-
lavoro altrui ».’

Gia a questo punto possiamo notare che Marx oscilla tra due
posizioni: mentre talvolta annovera la famiglia fra i « presup-
posti » della storia, in questo passo vede nella ripartizione ine-
guale del lavoro e nei rapporti che ne conseguono una forma di
schiavitu latente, addirittura gia l'esplicarsi della espropriazione
della forza lavoro di un altro soggetto. Cio corrisponde al rico-
noscere gia in atto la proprieta, come definita modernamente,
con il conseguente rapporto di alienazione che ne deriva.

« Del resto divisione del lavoro e proprieta privata sono espres-
sioni identiche ».*

E per Marx inoltre su di esse si basa « il dominio di una classe
su tutte le altre ».

Da questo sembrerebbe lecito derivare che la divisione del
lavoro tra uomo e donna genera nella famiglia e quindi nella
societa una contrapposizione di interessi.

Resterebbe quindi da spiegare il modo di cooperazione o « sta-
dio sociale » all’interno della famiglia.

Inoltre anche considerando questo modo di divisione un pre-
supposto, bisognerebbe andare a vedere quali conseguenze com-
porta nell’ambito dello sviluppo storico e come in esso evolva.

Marx dice: « Questa famiglia diventa piu tardi (..) un rap-
porto subordinato ».” Da questo deriva che anche 'indagine sulla
famiglia ¢ sottesa e subordinata a quella dello sviluppo dei rap-
porti di produzione, rispetto a cui € considerata « determinata »,
come la sovrastruttura rispetto alla struttura, la contraddizione
secondaria rispetto a quella principale.

In questo modo Marx trascura il fatto che la famiglia ¢ stata
per molto tempo ed é tuttora (malgrado pareri discordi) un mo-
do di produzione e come tale in grado di determinare I'universo
sociale in cui si inserisce.

Il modo di produzione sociale che Marx prende in esame gli
sembra 'unico: questo ha comportato il ripetersi dell’esclusione
della donna e del suo campo di azione dall’indagine e dalla con-
sapevolezza di tutti.



La divisione del lavoro tra i sessi, affermata come modello,
diventa a un certo punto divisione interna al mondo e al modo
di produzione maschile, dove proletari e capitalisti si contrap-
pongono.

Ma ¢ proprio dalla divisione « naturale » del lavoro originaria
che derivano i due diversi modi di produzione: quello sociale
(maschile) e quello privato (femminile).

La donna, condizione originaria della produzione

A questo punto ci sembra interessante tentare di chiarire e ana-
lizzare la condizione della donna anche alla luce delle categorie
economiche di proprieta e di condizione inorganica e naturale
della produzione impiegate da Marx nelle Forme ecomomiche
precapitalistiche.

Nella sua disamina l'individuo femmina non viene mai preso
in considerazione per se stesso, né€ nella sua particolare posizione
nella comunita, né nella funzione procreativa.

Parlando di « riproduzione degli uomini » Marx si riferisce solo
alle attivita necessarie per mantenere in vita l'individuo (pro-
duzione), la cui esistenza & da lui presupposta e considerata come
semplice conseguenza del « processo naturale dei due sessi»,
su cui non indaga oltre.

« Le condizioni originarie della produzione (..) mon possono
originariamente essere esse stesse prodotte »; sono « condizioni
naturali inorganiche » presupposto naturale dell’esistenza « con
cui egli [uomo] ¢& in rapporto come con un corpo inorganico
appartenente a lui »."

« La proprieta € il rapporto [dell'uomo] con i presupposti natu-
rali della sua produzione », essa « & mediata dal fatto che egli
stesso & membro naturale di una comunita »."

Ma cosa vuol dire membro naturale? Qual € il rapporto con
la comunita che autorizza la proprieta?

Per poter dedurre questa continuita tra ciascun individuo e il
gruppo, bisogna credere che non esista frattura dovuta a diffe-
renza di posizione nel clan. L'esistenza della divisione del lavoro




——

fra i sessi ¢ da Marx affermata, ma definita sbrigativamente
« divisione naturale del lavoro nella famiglia ». Eppure dob-
biamo sottolineare come secondo lo stesso autore a differenti
modi di produzione (che si esplicano nel rapporto degli indi-
vidui fra loro e con la natura) corrisponda lo sviluppo di « par-
ticolari forze produttive sia subiettive, che appaiono cioé come
qualitd degli individui, sia obiettive »."

Cosi dunque a maggior ragione l'originaria e « naturale » divi-
sione del lavoro fra i sessi avra sicuramente dato luogo a modi
di produzione particolari, accompagnati dallo sviluppo di forze
produttive, abilita e rapporti diversi.

Ma in quale rapporto si trova la donna con quella proprieta
che costituisce per Marx l'esistenza « obiettiva » e « subiettiva »
dell'uomo?

Il suo suo status sembra assimilabile a quelle che Marx defini-
sce le condizioni originarie della produzione (cui anche lo schia-
vo e il servo della gleba vengono associati); condizione naturale
di esistenza e di riproduzione dell'uomo verso cui egli si pone
in rapporto di proprietd in quanto condizione obiettiva per la
soddisfazione dei suoi bisogni.

Alla donna non & mai stata riconosciuta la possibilita attiva
di determinare e riflettere da sé i suoi bisogni. Fin dall’inizio
la sua condizione biologica viene resa criterio di misura del suo
destino, cosicché essa in quanto essere sessuato rimane dissociata
dai presupposti del disporre di sé.

Esclusa dalla possibilita di trasformare se stessa mediante 1'a-
zione, mediante la trasformazione delle proprie condizioni di
vita, dei propri bisogni, viene anche esclusa dal dominio di quella
condizione di produzione che € costituita dal suo stesso corpo.
Non ¢ permesso alla donna di disporre della natura che € rap-
presentata dal suo stesso corpo, di formarla, di trasformarla.
Esso rimane un pezzo astratto di natura, astratto perché ¢ solo
cosi come 'uomo lo vede, lo immagina, quando lo utilizza come
oggetto.

Legato alle leggi biologiche di cui solo I'uvomo controlla le
condizioni culturali in cui divengono operanti, il corpo della



donna & stato soggiogato come strumento della riproduzione
della specie.

Consideriamo la definizione marxiana di gwerra. Essa « & uno dei
lavori piu antichi di queste comunita naturali, sia per la difesa
della proprieta che per la sua acquisizione »."

Ma la donna non fa la guerra. Logicamente, non avendo pro-
prieta da difendere e con cui identificarsi. Fa parte di cid che viene
« difeso » 0 « acquisito ». Non vince né perde. Il suo destino €
di passare dalla parte del vincitore, insieme col bestiame e la
terra, COmMe « accessorio 0rganico ».

Per soddisfare il suo bisogno di sopravvivenza I'uomo ricerca
la proprieta sulla terra, per soddisfare il bisogno sessuale e la
continuazione della specie stabilisce la proprieta sulla donna.
Entrambe sono ambite conquiste, percio divengono motivo di
guerra fra proprietari, oppure di scambio. E proprio a questo
campo di attivita che Marx attribuisce potere individuante ri-
spetto alla condizione originaria di « animale gregario ».

« L'uomo si isola solo attraverso un processo storico (..) Lo
scambio stesso ¢ uno dei mezzi principali di questo isolamento.
Esso rende superfluo il gregarismo e lo dissolve »."

Ma come pud « essere » dunque la donna, esclusa da ogni pro-
prieta e dalla dialettica che ne deriva?

Note

! A. Manoukian, Famiglia e matrimonio nel capitalismo europeo, 11 Mulino,
Bologna 1974, p. 8.

C. Marx, L'ideologia tedesca, in Opere scelte, Editori Riuniti, Roma 1966,
p. 241.

Ibid., p. 214.

1bid., p. 243.

Ihid., pp. 242-243.

1bid., p. 244.

1bid., p. 245.

1bid.

1bid., p. 242.
10 C. Marx, Forme economiche precapitalistiche, Editori Riuniti, Roma 1970,
p- 89-90.

tJ

o 00 ~ O U s~ W

60







11
Il matrimonio esogamico e il divieto di incesto

L'elemento costitutivo della famiglia su cui si basa la societa
di parentela ¢ l'intromissione di una figura paterna nella rela-
zione madre-bambino. Il padre si inserisce a rompere la coe-
sione della coppia nucleare e stabilisce un controllo su entrambi
i membri.

Questo dominio si esercita attraverso un triplice dispositivo:
I'esogamia, che introduce lo scambio delle donne (facendo di
esse gli oggetti di uno scambio di cui i maschi sono i soggetti);
la proibizione dell’incesto che separa i figli dalle donne; e I'ini-
ziazione che, staccato il figlio maschio dalla madre, lo integra
con una rinascita simbolica nella societa dei padri, i quali, ponen-
dosi come terzi, mediatori e dominatori, impongono il loro
potere.

Nel suo libro L'irruzione della morale sessuale coercitiva .
Reich traccia un modello di evoluzione dallo stadio pit primi-
tivo dell’orda endogamica verso la tribu esogamica, in cui cerca
di render conto dell’insorgere delle consuetudini e dei tabu piu
significativi, primo fra tutti quello universale dell’incesto.

I giovani maschi del clan dediti alla caccia vagavano nella
boscaglia in cerca di preda, costretti a vivere castamente per lun-
ghi periodi. In quell’errare venivano a contatto con altri inse-
diamenti di clan, con i quali, « pungolati particolarmente dalla
lunga astinenza sessuale », si scontravano. Se riuscivano a vin-
cere riducevano in schiavitt gli uwomini, vietavano loro l'am-
plesso con le sorelle-mogli che rapivano.

Con l'aumentare del numero delle persone e delle migrazioni,
questi eventi sarebbero diventati pit frequenti, inducendo la
paura e quindi la necessita di riunirsi e trovare un’intesa fra
i clan, regolamentando ci0 che ormai era divenuto consuetu-
dine: il ratto delle donne e I'imposizione di tributi ai loro fra-
telli-mariti vinti.

Cosi pit orde (clan) familiari, originariamente endogamici, si
uniscono a formare una tribu, stabilendo reciprocamente la rinun-

63



cia ad avere rapporti sessuali con donne consanguinee (tabu del-
I'incesto), a favore di membri di altri gruppi (matrimonio eso-
gamico), unitamente all'impegno di provvedere ai bisogni eco-
nomici dello sposo (beni dotali).

Vediamo dunque come per Reich il sorgere della societa sia
un patto stabilito fra uomini, basato sulla ratifica e interiorizza-
zione della legge del piu forte e sulla oggettivazione dell’intera
umanita femminile e dei rapporti con essa.

Le donne sono il primo mezzo di scambio per la non-ostilita
fra clan, I'unico strumento per stabilire legami di pace: gli uomi-
ni, 1 principali addetti alla guerra, riconoscono che la risoluzione
per la sopravvivenza non sta tanto nelle armi e nella violenza,
quanto nei legami pacifici che si instaurano con lo scambio delle
donne.

« Il gioco sapiente degli scambi consiste in un insieme, molto
complesso, di manovre, consce e inconsce, per ottenere assicu-
razioni e prevenire rischi, tanto sul terreno delle alleanze che su
quello delle rivalita »." Questa alleanza converte gli estranei in
congiunti, gli avversari in potenziali compagni, ha cio¢ come
effetto il prodursi di un legame sociale.

« La relazione sociale di scambio che costituisce il matrimonio
non si stabilisce infatti tra un uomo e una donna, che debbono
e ricevono ciascuno qualche cosa; si stabilisce fra i due gruppi
di uomini, e la donna vi figura come uno degli oggetti di scam-
bio » .2

« Il simile, I'altro con cui si stabiliscono relazioni reciproche
& sempre per il maschio un individuo maschio. Lo scambio € un
sacrificio fra uomini. La sposa & un oggetto sacrificale » &

Sebbene Reich tenda a minimizzarne le conseguenze, il tabu
dell’incesto & stato il primo atto repressivo che la societa ha com-
piuto per salvare se stessa, cio¢ per creare alleanze attraverso
i legami di parentela che si instauravano fra le famiglie, e questa
proibizione & servita da modello a tutte le interdizioni che le
societa hanno stabilito nel corso della loro storia.

« Nel divieto dell’incesto si vieta di far coincidere in pieno il
legame naturale di parentela con il legame simbolico di impa-

64




-

rentamento dato dal matrimonio; si vieta dunque la coincidenza
fra i due assi: natura e cultura ».*

Nel suo Le strutture elementari della paremtela Lévi-Strauss
si sofferma a considerare questo evento storico, fondamentale
per la storia dell'umanita in quanto in esso vede un anello di
transizione tra un ipotetico stadio naturale e la societa.

Come ogni fenomeno naturale ha il carattere dell’'universalita;
d’altronde la variabilita del contenuto della prescrizione (esten-
sione del divieto) ne manifesta il carattere relativo e l'origine
culturale. E sempre la societa che stabilisce quali unioni sono
incestuose, ed ¢ evidente che queste proibizioni si basano non
tanto sul pericolo di consanguineita quanto su delle norme.

Proibizione dell’incesto e relativa esogamia presentano carat-
teri assai diversi a seconda dei luoghi e delle popolazioni: un
legame che presso alcuni sarebbe punito come trasgressione, &
invece presso altri ammesso. La severita stessa del divieto é
variabile: presso gli abitanti delle isole Trobriande « Iincesto
con la madre & considerato un atto veramente orribile, ma, sia
attraverso il meccanismo a favore del quale funziona, sia per il
modo in cui € concepito, questo tabu differisce essenzialmente
da quello che incombe sul fratello e sulla sorella ».’

Se passassimo in rassegna i diversi modi in cui la proibizione
¢ applicata, le condanne e le sanzioni per i trasgressori, otter-
remmo una scala al cui culmine c’é la gravita dell’'unione fra
madre e figlio, e alla base quella fra padre e figlia (non infre-
quente anche nella nostra cronaca é la notizia che un padre ha
cercato di sedurre la figlia). E dato desumere che la proibizione
dell’incesto non ha lo stesso rigore per gli uomini come per le
donne. Questa, come tutte le regole, finisce per sancire una diffe-
renza, ha un carattere discriminatorio e gerarchico che riflette
la situazione asimmetrica dell'uomo e della donna.

Anche I'obbligo all’esogamia é relativo; considerazioni di oppor-
tunita guidano il comportamento; ed esistono percid unioni pre-
ferenziali: es. matrimonio fra cugini incrociati; e ancor oggi
unioni con individui appartenenti a una classe, una razza o un
gruppo estraneo sono considerati disdicevoli dalla societa.



Queste regole, dice Lévi-Strauss, attinenti a manifestazioni che
riguardano la natura istintuale, animale dell'uomo, rappresen-
tano una invasione della cultura nel campo del naturale, hanno
un carattere sociale e presociale insieme.

I1 divieto di incesto € una regola di reciprocita e trova la sua
collocazione in quella struttura fondamentale della vita primitiva
che & lo scambio, « fatto sociale totale » (Mauss). Ciascun uomo
rinuncia ad accedere a un certo gruppo di donne e con cid stesso
le rende disponibili ad altri; i quali a loro volta avendo com-
piuto la stessa rinuncia ne rendono disponibili altre per lui.

Ma questo ¢ possibile in quanto le donne, considerate proprieta
dei fratelli-mariti devono subire la regola dello « sposarsi fuori »
senza alcuna possibilita di scelta da parte loro.

Lévi-Strauss a un certo punto si lascia andare a supporre che
a priori avrebbero potuto anche essere gli uomini a essere scam-
biati. Ma ci6 non &, nemmeno in linea di principio, vero; solo
la circolazione delle donne, in quanto dotate di capacita pro-
creativa, serve a rafforzare il sociale; creando legami di sangue
i rapporti di parentela si intrecciano.

Infatti Lévi-Strauss dice che le donne costituiscono in quanto
oggetti di scambio, il « bene per eccellenza » e soprattutto sono
« lo stimolo naturale del solo istinto la cui soddisfazione possa
essere differita, e di conseguenza, il solo per cui, all’atto dello
scambio, grazie alla percezione della reciprocita, possa operarsi
quella trasformazione dallo stimolo al segno che, definendo in
tal modo il passaggio dalla natura alla cultura, puo svilupparsi
come istituzione ».°

Nota I'antropologa Ida Magli nella sua riﬂefsione sul signifi-
cato culturale delle strutture di parentela: «E abbastanza sin-
tomatico dover cominciare a parlare della storia culturale della
donna riferendosi subito alla sua funzione sessuale, ma sembra
che tale storia cominci proprio di li».’

« Sembra che nonostante tutto, alla radice prima della condi-
zione della donna sia da riconoscersi una prevalenza della solle-
citazione sessuale del maschio ».*

Ma fondare la societa sullo scambio delle donne significa porre

66




I'oggettivazione della donna, il suo essere istituita come « bene »,
« prodotto rarificato », come presupposto del vivere umano e
sociale.

« Le donne non devono ricevere il loro uso sociale sulla base
della loro riproduzione naturale (..) la proibizione dell’incesto
ha innanzi tutto lo scopo di "congelare” le donne nel seno della
famiglia, affinché la ripartizione delle donne, o la competizione
per le donne, avvenga nel gruppo e sotto il controllo del gruppo,
e non in regime privato ».’

L’assenza delle donne dal contratto sociale induce a considerare
la loro subordinazione come un fenomeno di natura, autorizzando
a considerarle come merci destinate a essere suddivise e fatte
circolare nel corpo sociale per soddisfare i bisogni espressi dagli
uomini.

Ma la «rarita» puO essere attribuita alle donne, definite in
quanto merci, «a condizione perd di assimilare, dal punto di
vista antropologico, la societa alla parentela, cosi come si assi-
mila, in economia, la societa al mercato »."°

Sia nel caso della parantela che in quello del mercato, prendere
la rarita come un dato significa isolarla dal contesto di fenomeni
sociali in relazione a cui si determina, senza comprendere che
essa ¢ invece un « prodotto », cioé conseguenza dell’azione dei
gruppi, e non di quella che Lévi-Strauss presenta come la « ten-
denza naturale alla poligamia » insita negli uomini.

« Tutte le clausole negative della proibizione hanno una con-
tropartita. La proibizione equivale a un obbligo e la rinuncia
apre la strada a una rivendicazione »."" Ma una rivendicazione
di chi? A vantaggio di chi?

L'interdizione dell’incesto stabilisce chi ha il diritto di donare
e di ricevere, di chiedere e di offrire, enuncia le regole del gioco
e della comunicazione e stabilisce quali sono i contraenti.

Lo scambio delle donne produce legami sociali.

Il compiersi di questo rituale, la sua capacita di definizione
culturale, implicano 'avvenuta emergenza di un pensiero simbo-
lico, di un linguaggio comune che stabilisce una frattura con
la natura. « L'emergere del pensiero simbolico doveva esigere

67



che, come le parole, anche le donne fossero cose che vengono
scambiate »."

Le donne costituiscono gli elementi lessicali originali del di-
scorso sociale; cooptate nella logica dei sostituti, dei valori, per
assurgere, nel clivaggio fra natura e cultura, a funzione di
« Segno ».

I1 divieto d’incesto all'interno dell’associazione esogamica, espri-
me i termini della reciprocita: gli uomini sono stabiliti nella
loro posizione di contraenti, di autori dei legami sociali che,
responsabili del gruppo, ne assicurano la continuiti; le donne,
oggetto dell'interdetto, entrano a far parte del « novero delle
prestazioni reciproche », escluse da ogni rapporto di reciprocita,
sono convertite in beni, emblemi della posizione dell'uomo, senza
possibilita di partecipare allo scambio sociale.

Questa reificazione €, a nostro modo di vedere, il problema
nodale. Su di essa né Reich né I'antropologia culturale in genere
sembrano essersi soffermati.

Ogni discorso sulla donna che tenti di giungere alle radici
della sua inferiorizzazione deve confrontarsi con questa questione,
piuttosto che fondarvi le proprie evidenze; e tenerne presenti le
conseguenze sul piano della definizione dei valori e delle strut-
ture psichiche.

La proibizione dell’incesto «da un lato corregge, in teoria,
lo squilibrio derivante dalla distribuzione della derrata, che si
suppone rara, rappresentata dalle donne: serve cio¢ da stru-
mento di una razionalitd che si sostituisce alle volonta indivi-
duali mutevoli. Dall’altro consacra ed esprime la dissimmetria
sociale dei due sessi (...) Se la proibizione dell’incesto segna il
passaggio dalla natura alla cultura, si tratta di un passaggio
dallo stato in cui vi era equivalenza fra il mondo femminile e
il maschile ad uno in cui quest’'ultimo ha la precedenza sul primo,
attribuendo un segno positivo a tutto quanto include ed uno
negativo a tutto quanto ne rimane al di fuori. (...) Ha per effetto
uno sdoppiamento delle relazioni: di reciprocita sul modello
dell’esogamia, per gli uomini; di subordinazione, per le donne.
Dove la seconda é condizione della prima ».”

68




Fra natura e cultura

La divisione del lavoro fra i sessi si presenta come un dato
universale, rispetto al quale solo alcuni studiosi hanno tentato
di andare oltre la definizione di dato naturale.

E anche questi non spiegano in genere perché a una situazione
di dipendenza reciproca e cooperazione abbia fatto riscontro l'in-
staurarsi della donna come bene indispensabile, oggetto di scam-
bio invece che soggetto, e la sua esclusione dalla gestione della
societa e del potere.

A detta di tutti gli studiosi I'importanza del matrimonio é piu
economica che sessuale, in quanto, se per la soddisfazione dei
bisogni sessuali & prevista la possibilita di rapporti liberi fuori
della famiglia, per quanto riguarda gli altri bisogni essenziali
della sopravvivenza (mangiare, abitare ecc.) I'unica possibilita
di soddisfacimento € nella cooperazione coniugale.

Per dimostrare cido, Lévi-Strauss cita il caso del celibe che in
tutte le societa primitive affamato e malridotto, mena una vita
misera e infelice ed & visto con sospetto come un antisociale.
« Sarebbe rimasto digiuno se, di tanto in tanto, un parente non
gli avesse posto vicino un po’ di cibo »."

A noi questo non sembra affatto « naturale », in quanto non
si capisce che cosa impedisse a una persona adulta di andare a
cercarsi il cibo di cui ha bisogno, anche senza una collaboratrice.

Evidentemente esiste una norma; un divieto agisce a impe-
dire all’individuo di funzionare al di fuori della struttura prevista.

La societa si fonda sul matrimonio; la famiglia si fonda sulla
divisione del lavoro.

Chi € deviante mette in pericolo tutta I’organizzazione sociale,
quindi non deve poter esistere.

« L'uomo e la donna non solo non hanno la stessa specializza-
zione tecnica e percido dipendono I'uno dall’altro per la fabbri-
cazione degli oggetti necessari ai compiti quotidiani, ma si dedi-
cano alla produzione di diversi tipi di viveri. La completezza
e la regolarita dell’alimentazione ne dipendono »."

Lévi-Strauss fa derivare da questa situazione il fatto che le donne

69



costituiscono il « bene per eccellenza ». Ed € in quanto bene
essenziale che il gruppo afferma su di esse, come sugli altri beni,
il diritto di controllo e di gestione. Senza questa gestione collet-
tiva — afferma Lévi-Strauss — si verrebbero a creare squilibri
e privilegi all’interno dei gruppi consanguinei.

Questo spiegherebbe I'origine e la funzione della proibizione
dell'incesto, con la quale si «rifiuta di sanzionare I'ineguaglianza
naturale della distribuzione dei sessi in seno alla famiglia e sta-
bilisce la liberta di accesso alle donne del gruppo da parte di
tutti gli individui »."°

Cosi tutti gli uomini diventano uguali (tranne il capo con
diritto alla poligamia) nella competizione per tutte le donne.

« La proibizione dell'incesto sta contemporaneamente sulla
soglia della cultura e dentro la cultura, anzi & la cultura stessa».”

Ma questo equivale a presupporre e respingere nell’ambito
della «natura» la reificazione della donna, l'intera questione
della divisione del lavoro e della gerarchia.

Le caratteristiche che secondo Lévi-Strauss fanno del divieto
d’incesto questa specie di elemento di transizione, a cavallo tra
natura e cultura sono: l'esser norma e avere contemporanea-
mente carattere universale. Ma a buon diritto possiamo attribuire
questi stessi caratteri anche alla divisione del lavoro fra i sessi.
Essa ¢ una regola: « fatto che non richiede dimostrazione » in
quanto il contenuto della prescrizione ¢ variabile; ma questa
divisione «¢& sempre presente in qualsiasi gruppo sociale »,
quindi possiamo considerarla universale.

Percid ci sembra che eventualmente potrebbe essere questa la
categoria assunta come fondante la cultura e la societa.

In effetti nel posteriore saggio sulla famiglia contenuto in
Razza e storia, Lévi-Strauss riprende in esame questo problema,
prospettando la possibilita che la divisione del lavoro tra i sessi
si sia determinata piti per ragioni di carattere culturale che na-
turale.

Perd questo intervento della cultura & riconosciuto solo per cio
che riguarda il modo in cui i diversi compiti sono attribuiti
all’uno o all’altro dei due sessi, « irrilevante sul piano della ne-




cessita naturale »; mentre il fatto che la divisione esista & con-
siderato « misteriosamente necessario », cioé sottratto all'influen-
za di fattori culturali.

Da quale genere di considerazioni egli tragga questa miste-
riosa certezza non lo riusciamo a capire. Invece ci sembra che
anche questa « necessita » abbia luogo nella societa, proprio come
elemento di fondazione del matrimonio e della « cooperazione
coniugale ».

La divisione del lavoro fra i sessi € rigida: i compiti che sono
prescritti a un gruppo sono vietati all’altro. Per ciascun sesso
sono previsti costumi e comportamenti specifici, precisamente
differenziati per rinforzare la separazione.

« La divisione del lavoro si riduce a un espediente per istituire
uno stato di reciproca dipendenza fra i sessi»."

Ma se questo ¢ vero sul piano materiale, non € assolutamente
cid0 che ¢ avvenuto sul piano della definizione del rapporto
fra i sessi, dove si € istituita la unilaterale dipendenza di uno
dall’altro, al di fuori dalla reciprocita e dallo « scambio ».

La divisione sessuale del lavoro

Esaminando le societa arcaiche gli autori sono d’accordo nel-
I'attribuire un’importanza fondamentale alle attivita che venivano
svolte dalle donne.

La ricerca e la distribuzione del cibo hanno sempre rivestito
grande interesse nelle societa umane. Mentre fra i primati que-
ste attivita hanno ancora un carattere fondamentalmente indi-
viduale, le collettivita umane si sono evolute stabilendo una col-
laborazione anche su questo piano.

Da questo punto di vista la storia umana pud essere distinta
in due periodi fondamentali: il periodo della raccolta del cibo
in cui la sopravvivenza si basava su ci0 che la natura offriva,
pit o meno manipolato, e il periodo relativamente recente della
produzione del cibo che inizia con la scoperta dell’agricoltura
e dell’allevamento del bestiame.

Nell’epoca della raccolta del cibo pare universalmente acqui-



sito che la divisione del lavoro era relativamente semplice, anche
se molto netta e precisa.

Gli uomini spesso abbandonavano le abitazioni per lunghi
periodi per dedicarsi alla caccia; mentre le donne in compagnia
dei bambini si dedicavano alla raccolta di frutta, erbe e bacche
nei pressi dell’accampamento. Per aiutarsi in questo lavoro si
servivano di un bastoncino, utensile fondamentale e quasi appen-
dice indispensabile della donna primitiva. Con questo scavavano
le radici, rimuovevano il muschio e il fogliame in cerca di uova
di animali selvatici e si aiutavano nella caccia di bestiole che
era a loro riservata.

Pare certo che da questa attivita femminile si sia evoluta poi
'agricoltura.

Intanto dedicandosi costantemente alla raccolta di vegetali, le
donne impararono a conoscerne le proprieta; e inoltre dovendo
passare molto del loro tempo a scavare la terra in cerca di tuberi
e radici, finivano per dissodarla e arricchirla rendendola piu
fertile. Col passare del tempo avranno imparato a estirpare le
erbacce e proteggere le piante piu desiderabili e infine anche
a seminare,

Anche l'’addomesticamento degli animali pare che sia stato
iniziato dalle donne, le quali, abituate ad allevare i bambini,
non ebbero difficolta ad adottare i cuccioli ritrovati senza aiuto.

Lévi-Strauss descrivendo la vita degli Indiani Nambikwara nota
quanta tenerezza venga riservata a questi piccoli animali (scim-
mie, cani, galline ecc.) integrati a tutti gli effetti nella comunita
di donne e bambini (nemmeno la terminologia distingue esat-
tamente il cucciolo dal bimbo).

Ci sembra interessante rilevare che presso gli Indiani Nambik-
wara l'amore per queste bestie non & affatto connesso a una
funzione utilitaria: infatti non vengono mangiate — né usate
per altri scopi — neppure le uova delle galline, che sono alle-
vate esclusivamente per diletto, come compagne di gioco e pia-
cevole diversivo. (Gli animali di cui ancor oggi le donne amano
circondarsi nelle case hanno dunque un’origine tanto remota?).

Un argomento su cui si incontrano giudizi discordi da parte

72




degli studiosi € a chi fosse affidata la gestione della collettivita
e quale posto all'interno di essa fosse assegnato a ciascuno dei
due sessi.

E chiaro che data la diversita di attivitd e dello spazio entro
cui si svolgevano, ogni individuo oltre che alla famiglia parte-
cipava per cosi dire a una comunita composta dagli altri membri
del suo sesso, e nel caso delle donne anche dai bambini.

Evelyn Reed ritiene che sia stata la collettivita delle donne,
piu stabile e su cui fondamentalmente gravitava il peso della
« casa », a inventare nuove tecniche e attivita artigianali. Pre-
parare e conservare il cibo era loro compito: cucinare impli-
cava la scoperta delle proprieta del calore, con cui si riuscivano
anche a essiccare sia i vegetali che gli animali; la conservazione
creava anche la necessita di recipienti, e granai e altri luoghi
adatti a proteggere le scorte dagli animali; tutto cid avrebbe sti-
molato la formazione di nuove capacita e I'invenzione di nuove
tecniche. Anche la concia delle pelli (il raschietto ¢ un altro
utensile costantemente attribuito alle donne), 'intrecciare corde,
il costruire case e ripari, come il trasportare acqua e altri mate-
riali, erano attivita femminili.

Presso i nomadi Nambikwara quando 'accampamento si sposta
¢ la donna che « porta validamente la pesante gerla contenente
le provviste e le ricchezze di tutta la famiglia e il fascio di
frecce, mentre il marito cammina in testa con 1’arco e una o due
frecce, lo spiedo di legno o il bastone da scavo ».” Oltre a cid
la donna porta in braccio anche i bambini e gli animali non
ancora in grado di camminare.

Secondo la Reed, nello svolgere tutte queste attivita le donne
si uniscono e collaborano elevando « il genere umano dal regno
animale ». Anche il linguaggio si sarebbe sviluppato dalla neces-
sita di collaborazione e di denominare i vari oggetti e sostanze.

La fondazione e il consolidamento del collettivo umano e il
relativo superamento dell’individualismo animale deriverebbero
quindi, secondo questa studiosa, fondamentalmente dalle attivita
femminili, mentre la caccia avrebbe relegato 'uomo in un ruolo
di secondo piano. Le battute di caccia infatti lo tenevano lontano

73



dalla comunita, lo costringevano a lunghe ore di silenzio e di
appostamenti spesso infruttuosi, da cui ritornava sfinito e spesso
a mani vuote, costretto a far affidamento per ristorarsi sulle
provviste procurate dalla moglie.

Da questa situazione E. Reed arriva a dedurre una specie di
leadership sociale delle donne in questo tipo di societa. Una
posizione preminente sarebbe loro riservata anche in relazione
alla loro capacita procreativa, prestigioso segno di predilezione
da parte della natura.

« Il fatto decisivo per la specie umana fu che la maternita
implicava lavoro e fu proprio con la fusione della maternita e
del lavoro che fu fondato il primo sistema sociale.

Sono state le madri che per prime hanno iniziato a lavorare
e col lavoro ¢ iniziato il cammino dell’'umanita ».”

L’importanza preponderante del lavoro femminile é ampia-
mente testimoniata, e sarebbe quindi lecito aspettarsi che essa
venisse riconosciuta e ratificata da una preminenza sul piano
sociale e organizzativo. Ma sembra che per lo piu le cose siano
andate diversamente. (Del resto in tutte le epoche storiche il
prestigio e il potere sono stati legati a tutt'altro che alla utilita
sociale!).

Riprendendo 'esempio dei Nambikwara del Mato Grosso, Lévi-
Strauss racconta: « La divisione sessuale del lavoro attribuisce
alla donna una funzione capitale, poiché la vita familiare poggia
in larga misura (forse nella pit larga) sulla raccolta e sulla
raccattatura femminili, benché quest’ultima rappresenti un tipo
inferiore di attivith. La vita ideale & intesa sul modello della
produzione agricola o della caccia. (...) Parallelamente la donna
¢ considerata come un bene tenero e prezioso, ma di secondo
ordine. 11 linguaggio che le & abituale la separa dagli uomini
e la unisce ai bambini (...); questa assimilazione si proh.mg.a
anche nel pensiero metafisico e su questo ultimo piano, la dlSC.l'l-
minazione fra i sessi raggiunge proporzioni di cui gli atteggia-
menti psicologici sono soltanto un indizio irrisorio. E b}lona.
norma, fra gli uomini, parlare delle donne con una specie d1
benevolenza impietosa e, nelle conversazioni fra gruppi sessuali,



rivolgersi loro con un’indulgenza un po’ canzonatoria. (...) I bam-
%, e . 21
bini non sanno, io so, le donne non sanno ».

Anche l'importanza della funzione procreativa femminile ¢,
contro ogni evidenza, minimizzata e sminuita per attribuirne
invece l'attivita fondamentale al maschio: « Pare che lo sperma
si coaguli nella matrice e formi progressivamente il bambino.
Solo I'vomo avtebbe funzione positiva mentre la donna sarebbe
ridotta a un semplice ricettacolo. Eppure la donna viene resa
responsabile della sterilitd, sia che quest’'ultima venga attri-
buita a una particolare condizione, sia che venga attribuita al-
Ieta » .2

Dalle decisioni riguardanti 'insieme del gruppo e dalla vita
sociale in genere, poi, le donne sono del tutto escluse: « Ogni
banda riconosce la direzione di un capo, costui comanda il grup-
po, o piu esattamente l'insieme degli uomini adulti che sono i
suoi “compagni”; essi si incaricano di far rispettare le consegne
alle loro mogli » .

Insomma da queste e da altre testimonianze vediamo come lo
status di esclusione e di inferiorita della donna fosse gia stabilito
presso questi popoli primitivi.

E ben vero che queste societd che ci ostiniamo a considerare
« primitive » sono pur tuttavia nostre contemporanee, €, seppur
molto diverse dalle nostre, risultato anch’esse di una lunga evo-
luzione. E quindi pretendere di assumerle a paradigma di uno
stato « selvaggio » dell’'umanita ¢ un’operazione arbitraria e che
comporta molti rischi.

E non meno vero, tuttavia, che & un’esigenza ineliminabile della
nostra coscienza e della nostra storia quella di interrogarci sulle
origini di certi comportamenti e istituti e cercare di compren-
derne le modalita di sviluppo e le motivazioni.

In questo tentativo di ricostruzione di un passato ormai perduto
possiamo rivolgerci anche ai ritrovamenti archeologici; ma essi,
malgrado i nuovi mezzi a disposizione per determinarne 1’anti-
chita, assai poco riescono a dirci sulle tecniche e sulla organizza-
zione in cui venivano utilizzati.

Forse anche alla imprecisione delle fonti a cui siamo costretti

75



a fare riferimento si pud addebitare dunque la grande varieta
delle ipotesi sulle origini.

Una assai lontana da quella riferita della Reed e che attribuisce
a gruppi di maschi il merito esclusivo della spinta all’evoluzione
¢ quella di Serge Moscovici.

Secondo quest’autore, motore determinante di ogni trasforma-
zione biologica e sociale ¢ stata la caccia. Essa & la grande ed
esclusiva generatrice di quell’bomo che si autodefinira sapiens;
« cinegetizzazione » ¢ chiamato il suo processo di individuazione.
« Gli uomini sono divenuti tali preparandosi ad assolvere il loro
compito di cacciatori ».*

Nelle societa di affiliazione dei primati, i maschi in soprannu-
mero rispetto a quelli destinati alla riproduzione, vengono sospinti
ai margini della collettivita, dove vivono, isolati o in gruppi mo-
nosessuali, esclusi da molte delle forme di transizione regolare
con il gruppo centrale. Nella gerarchia occupano una posizione
subordinata; da cui deriva, oltre allo svantaggio nell’accesso
alle femmine, anche 'obbligo di tenersi lontani dalle localita
piu ricche di cibo.

Sarebbero proprio questi gruppi emarginati, meno integrati nei
comportamenti e nelle attivita del ciclo normale e quindi meno
specializzati, ad assumere piu facilmente « comportamenti inven-
tivi ».

Cid unito alla grande mobilita, alla necessita di trovare nuove
fonti di sopravvivenza e di sfuggire le tensioni interne alla col-
lettivita, li avrebbe sospinti ad abbandonare I'esistenza arboricola
per esplorare nuove possibilita nei territori contigui alla foresta.
Dalla raccolta di vegetali si passa a quella di animali; e I'attivita
predatoria, prima complementare, diviene la fonte fondamentale
di sopravvivenza. A questo corrisponde la progressiva avanzata
verso regioni piu fredde.

Col complicarsi delle abilita e delle trasformazioni si passa
dalla predazione alla caccia vera e propria, che richiede la coo-
perazione; essa si configurerebbe cioé come la prima forma di
produzione sociale.

« La socializzazione generale delle azioni e la loro articolazione

76



‘ij.

unitaria, procedono parallelamente a una continua attenzione
dedicata alle qualita intellettuali e fisiche dei partecipanti ».”

Le femmine intanto, dice Moscovici, perseverano nella dire-
zione tradizionale. (Come? dove? nella savana o sono rimaste
nella foresta?).

Questa non ¢ semplicemente divisione del lavoro, ma I'instau-
rarsi di due diverse modalita di inserzione nel ciclo naturale,
« come avverrebbe nel caso di due specie affini ». « La distanza
che separa il cacciatore dalla sua compagna che raccoglie e perlu-
stra ¢ paragonabile a quella che separa una specie umana da una
protoumana o non umana. La separazione fra i sessi delle risorse
e delle facolta rispettive indica la separazione tra due codici
della realta, due lingue diverse (...) Essa non stabilisce soltanto
una comunicazione difficile, bensi una incomunicabilita dure-
vole ».%

Uomo e donna sono definiti membri appartenenti a una diversa
« categoria naturale » nella quale si trovano inseriti fin dalla
nascita e a cui vengono assimilati attraverso una specifica ini-
ziazione.

« La riproduzione degli individui dotati delle loro tecniche e
dei loro eventuali artefatti € la riproduzione della relazione esi-
stente tra due gruppi, fra I'vomo e la donna, fra chi pratica la
caccia e chi la raccolta, essendo ciascuno situato all’interno del
sistema coerente che forma unitamente alle potenze materiali
rispettive, in considerazione della costituzione e del dinamismo
che hanno provocato la loro riunione distinta ».”

Questa tesi, come del resto anche quelle altre che Elaine Mor-
gan nel suo libro Le origini della donna denomina ironicamente
« tarzaniane », sebbene per certi versi suggestiva e convincente
ci sembra troppo unilaterale, e dimostra quanto il suo autore
abbia trascurato le potenzialitd di sviluppo e arricchimento
derivabili dalla raccolta, che la Reed altrettanto unilateralmente
ha messo in luce.

Secondo Moscovici la posizione eretta, la mano, il linguaggio,
la collaborazione hanno potuto emergere soltanto dall’esercizio
della predazione e della caccia.

77



Raccolta e perlustrazione sono viste in modo del tutto statico,
« attivita essenzialmente passive » (strana definizione, ma inequi-
vocabilmente simile alle attribuzioni del « femminile »...) che
non richiedono conoscenze o abilita, né strumenti né collabora-
zione.

Ad esse si contrappone la predazione che & invece « attiva »,
esige astuzia, capacita di previsione, forza e destrezza: «La pre-
dazione offriva possibilita pit grandi a condizioni di divenire i
pitt abili predatori ».*

Ma anche la raccolta di vegetali offriva grandi possibilita a
chi migliorava la propria tecnica e le proprie conoscenze. L’agri-
coltura ne ¢ la prova. Anche per le piante « l'osservazione siste-
matica dei comportamenti » € cosa importante. E cosi la neces-
sita di denominare e di scambiarsi le informazioni.

Insomma non mi sembra proprio che si possa essere cosi sicuri
come Moscovici che «il cervello umano ¢ figlio della mano
dell'uvomo [maschio] e soprattutto figlio della caccia ».”

L’istituzione della parentela

A partire da un certo momento « la riproduzione diviene un’in-
venzione ».

Non sono del tutto convinta dell’esattezza e financo della pos-
sibilita di fare una simile affermazione. Essa sembra proporre
e ipostatizzare una separazione di « natura» e «cultura», che
divengono cosi realta, momenti distinti della storia, invece che
categorie interpretative di nostra utilita. La « natura » non esiste
prima o fuori della « cultura », la quale anch’essa fa parte della
natura umana. O scimmiesca se si tratta di scimmie.

Cosi sembrerebbe verosimile aspettarsi che prima di una «in-
venzione » ce ne sia stata un’altra, per quanto diversa e caratte-
rizzata da maggior meccanicita e un minor grado di comples-
sita simbolica. La tendenza a presupporre caos, disordine, e pura
assenza prima o fuori dell'ordinamento che si sta prendendo in
considerazione, ¢ indice di una visione etnocentrica, statica e
non organica delle strutture della realta.

78




Per Moscovici questo momento di passaggio sembra essere
quello in cui la collettivita si organizza invece che in funzione
della raccolta, in funzione della cattura di selvaggina.

Il nuovo «sistema uomo-materia » dapprima affiancatosi al-
I'antico, dice Moscovici, lo supera (come?). Questi sistemi dopo
essersi diversificati si concentrano, pur restando separati, all’in-
terno della stessa societa, permettendo cosi di moltiplicarne le
risorse e di attenuare le tensioni provocate dalla densita demo-
grafica.

Gia presso i primati superiori si pud osservare un’articolazione
sociale che rende necessari ruoli e atteggiamenti diversificati, a
cui corrispondono diversi sviluppi delle qualita biopsichiche.
La riproduzione sociale non si identifica zoxt cowrt con ripro-
duzione naturale. « Ciascun gruppo, per conservare e completare
lo spettro delle sue qualita particolari, & obbligato a riprodurle
separatamente ».* Anche la separazione della caccia dalla rac-
colta ha comportato che gli individui che a una di queste atti-
vita si dovevano dedicare venissero formati, socializzati diversa-
mente, in maniera adeguata ai futuri compiti. Se per la raccolta
la preparazione ¢ molto rudimentale e rapida, al maschio che
dovra dedicarsi alla caccia € invece necessaria una lunga e com-
plessa iniziazione, con esercizi regolari per sviluppare le capacita
fisiche e mentali. A questa iniziazione viene introdotto da altri
uomini, in genere piu anziani (padri), che hanno interesse a
garantirsi la sua fiducia e collaborazione.

Moscovici vede la parentela, cioe il sistema di rapporti sociali
fondati sul matrimonio e sulla famiglia, come istituita in fun-
zione dei rapporti che si vengono a creare con lo sviluppo della
caccia.

Abbiamo visto che la divisione tra caccia e raccolta trasforma
la distinzione dei sessi in differenza in relazione al mondo mate-
riale, differenza di forza lavoro e di rapporti sociali.

Secondo il Moscovici € proprio in questo rinsaldarsi dei rapporti
tra gli uomini (che costituisce una sorta di rovesciamento del
rapporto esistente tra i primati), nello svilupparsi dell’interesse
e dello scambio tra giovani e maschi adulti promosso dalla cine-

79



getizzazione, che si attua una rifondazione della unitd costitu-
tiva della societa.

Il sorgere della prima forma di produzione sociale crea un biso-
gno di collaborazione fra i partecipanti a questa attivitd che
deve venire garantito da varie forme di solidarietd e coesione:
come lo scambio delle donne produce legami di alleanza fra di-
versi clan, la famiglia fornisce un’occasione di rapporto e di
controllo sulle nuove generazioni. Con I'iniziazione il patto di
solidarieta fra i membri maschili del gruppo assume carattere
definitivo. « La famiglia non ha potuto comparire prima della
formazione della collettivita di cacciatori-raccoglitori ».**

La stabilizzazione della coppia riproduttiva, corrisponde alla
nuova esigenza di instaurare qualcosa di analogo alla coppia nu-
cleare (madre-figlio) fra I'nvomo e il ragazzo: « La paternita rap-
presenta la diffusione dell’autorita dei maschi entro un campo
che prima era appannaggio esclusivo del sesso femminile e il
mantenimento dei ragazzi, al pari delle ragazze, nel gruppo
riproduttivo, con la conseguenza che il padre viene ad arrogarsi
un diritto particolare su di essi ».”

Mentre 'unita madre-figli si forma immediatamente come pro-
lungamento di un rapporto biologico, il rapporto del padre con
il giovane per realizzarsi richiede la mediazione della madre; il
padre deve mantenersi vicino a lei per restare in contatto con
il figlio, ma al fine di far valere la sua alleanza con lui finisce per
negarla, escluderla, per introdurre il figlio in un universo dove
solo cio che si definisce come maschile ha luogo.

Per Moscovici dunque I’affiliazione si tramuta in parentela e
« alla discendenza materna si aggiunge o si sostituisce quella
paterna e la societa basata sulla parentela si pone immediata-
mente come societa paterna ».”

A questo punto sembra necessaria una precisazione. Le societa
cosiddette arcaiche di cui abbiamo testimonianza sono tutte O
quasi basate sulla parentela. Perd in molte di esse il tramite
riconosciuto di questa parentela ¢ solo la donna: nelle societa
matrilineari infatti é solo il rapporto con la madre che definisce
la consanguineitd e quindi l'appartenenza al clan, mentre la

80




ot

partecipazione del padre alla procreazione non € riconosciuta.

Da questo perd non si pud dedurre, come spesso € stato fatto,
un privilegio o una preminenza sociale della donna, I'esistenza
cioe di un matriarcato: anzi vedremo che anche in questa societa
esistono molte forme di discriminazione nei confronti del sesso
femminile e l'esercizio del potere & sempre dei maschi.

Quindi proprio l'esistenza di queste situazioni ci fa pensare
che non sia possibile identificare la parentela con la patrilinea-
rita e con I'affermazione del diritto del padre, o quanto meno di
quello biologico. Esistono infatti societa in cui il figlio divenuto
adolescente cade si sotto la giurisdizione di un uomo, ma questi
non ¢ il marito della madre, in qualche modo estraneo, apparte-
nente a un altro clan, bensi suo fratello (zio del ragazzo) che ha
il potere su di lui e lo amministra come rappresentante degli
interessi del clan materno di cui entrera a far parte.

Nelle societa a discendenza matrilineare si verifica spesso che
l'attribuzione di valore sociale ai figli venga a creare una sorta
di competizione fra il clan materno e il nuovo nucleo familiare:
la funzione paterna del fratello della madre e quella ricono-
sciuta al marito si trovano allora in conflitto. Cosi ad esempio
avviene nella societa trobriandese di cui tratteremo.

Quello che resta vero & che questi interessi e conflitti riguar-
dano comunque degli uomini e, quindi, sembra chiaro che la
famiglia corrisponde all’esigenza di stabilire un controllo sulla
attivita riproduttiva della donna, di sancirne le condizioni (il
matrimonio deve precedere la concezione dei figli), di impadro-
nirsi dei suoi frutti non appena siano divenuti autonomi: per
farne dei compagni se sono maschi o per barattarle se sono
temmine.

« Una volta instaurata la famiglia, il problema del maschio
si converte in problema del fanciullo il quale & discendente di
una madre e di un padre, entra nella vita attraverso la prima
e nella societa attraverso il secondo, si lega al padre per il tra-
mite della madre e si associa a lui rompendo con essa, speri-
menta incessantemente la presenza di uno dei suoi genitori come

81



un vicino e come un terzo termine di una relazione e mediatore
e vive, infine, questa relazione sotto il segno della violenza e la
violenza come prezzo della sua salvaguardia ».*

Nelle societa dei primati abbiamo gia notato 1'obbligo al celi-
bato imposto ad alcuni membri del gruppo e il carattere gerar-
chico e discriminante dell’accoppiamento sessuale.

Abbiamo anche visto come questo crei delle tensioni e come
il bisogno di trovare una compagna e di divenire dominatori
possa essere una minaccia per 'armonia e il funzionamento del
gruppo, che viene risolta con l'allontanamento. Nel contesto
della caccia questa situazione perd presenta grossi svantaggi in
quanto l'emarginazione dei membri maschili priva della possi-
bilita di collaborazione con loro e, inoltre, costringe i maschi
corifei a esercitare una stretta sorveglianza senza potersi allon-
tanare. Si afferma dunque l'esigenza di abolire la segregazione;
per rimuovere il conflitto bisogna offrire a ciascun membro del
gruppo la possibilita di entrare nel gruppo dei riproduttori.

« L'imperativo del matrimonio € indice di un rovesciamento
della tendenza evolutiva, che cancella la discriminazione perpe-
tuata nelle societa animali e rappresenta probabilmente una con-
quista dei maschi subordinati, una sovversione dell’ordine sussi-
stente presso le collettivita di animali ».*

« Peculiarita dei diritti & di diventare doveri» nota ancora
Moscovici: da qui l'interdizione pratica e morale del celibato
e il riconoscimento dato alla unione eterosessuale.

« Avere diritto di cittadinanza in una societa cosiddetta primi-
tiva, significa far valere i propri diritti all'unione coniugale, la
quale ha per funzione di abolire, a tempo debito, uno stato di
inferiority, di introdurre e mantenere l'eguaglianza laddove
sussisteva 1'ineguaglianza ».*

Eguaglianza relativa e parziale, in quanto la posizione delle fem-
mine rimane immutata.

Sul fatto che la « rivoluzione matrimoniale sancisce un modo
di associazione degli uomini per il tramite delle donne e dei
fanciulli » pare che non sussistano dubbi.

82




Note

1 1. Magli, op. cit., p. 36.

2 Cl. Lévi-Strauss, Le strutture elementari della parentela, Feltrinelli, Milano
1969, p. 78.

3 1. Magli, op. cit., p. 45.

4 1bid., p. 36.

B. Malinowsky, La vita sessuale tra i selvaggi, Feltrinelli, Milano 1968, p. 434.
6 Cl. Lévi-Strauss, op. cst., pp. 113-114.

7 1. Magli, op. cit., p. 36.
8
9

w

Ibid., p. 40.

Cl. Lévi-Strauss, op. cit., p. 90.
10§, Moscovici, op. cit., p. 216.
11 Cl. Lévi-Strauss, op. cit., p. 98.
12 1bid., p. 653.

13 §. Moscovici, op. cit., p. 214.

14 Cl. Lévi-Strauss, La vita familiare e sociale degli indiani Nambsikwara, Einaudi,
Torino 1970, p. 87.

15 Ibid., p. 83.

16 Cl. Lévi-Strauss, Le strutture elementars della parentela, Feltrinelli, Milano
1969, p. 87.

17 1bid., p. 51.
18 Cl. Lévi-Strauss, La famiglia, in Razza e Storia, Einaudi, Torino 1967, n. 175.

19 Cl. Lévi-Strauss, La vita familiare e sociale degli indiani Nambikwara, cit.,
p. 85.

20 E. Reed, Il mito dell’'inferiorita della donna, in « Donne & bello », Anabasi,
Milano 1971, p. 31.

21 Cl. Lévi-Strauss, op. cit., p. 83.
2 Jbid., p. 89.

2 1bid,, p. 123.

24 8. Moscovici, op. cit., p. 86.
B Ibid., p. 111.

% Ibid., p. 113.

7 1bid., p. 151.

8 1bid., p. 110.

2 Ibid., p. 126.

30 1bid., p. 149.

31 1bid., p. 195.

32 1bid., p. 194.

B 1bid.

% 1bid., p. 195.

3 15id., p. 197.

3% Ibid., p. 198.

83



.

111
I Trobriandi: dimostrazione etnologica di alcune leggi
della sessuo-economia reichiana

L'irruzione della morale sessuale coercitiva fu da Reich compi-
lato sulla base di materiale clinico ed etnologico da lui stesso
raccolto fra il 1920 e il 30 e sulla documentazione pubblicata
da Malinowsky nel 1930 in The Sexual Life of Savages in North-
Western Melanesia (La vita sessuale dei selvaggi nella Melanesia
nord-occidentale).

Partito dallo studio e dalla cura delle nevrosi, Reich si € trovato
di fronte l'ipotesi freudiana che I'elemento centrale dell’eziologia
nevrotica risiede nel conflitto del bambino con i genitori, e so-
prattutto nel suo contenuto sessuale (complesso di Edipo).

Per approfondire la relazione fra questi elementi bisognava
quindi porsi il problema della famiglia e del suo rapporto con
la repressione sessuale e la societa.

Freud aveva assunto la repressione sessuale come necessita so-
ciale, parte integrante e precondizione dello sviluppo della civilta.
Reich respinge questa formulazione, vedendo nella morale un
prodotto sociale, mutevole secondo il prevalere degli interessi
dei diversi settori della societa. In contrasto con quanti cercavano
di dimostrarne la perennita, la famiglia stessa gli appare come
una forma di organizzazione capace di trasformazioni, legata
alle vicende della storia.

In questo contesto va collocata la sua ricerca per approfondire,
anche attraverso lo studio etnologico, i nessi storici fra matri-
monio, societa, repressione sessuale, e il tentativo di spiegare in
base ad essi I'origine dei disturbi sessuali e delle nevrosi. Dal
tentativo di sciogliere il nodo di necessita fra societa-civilta e
repressione sessuale Reich ¢ indotto ad arrampicarsi sugli spec-
chi del « passato » in cerca di un modello che dimostri I'esistenza
di soluzioni diverse.

Negli studi sulla popolazione delle isole Trobriand egli cerca
la possibilita di « fornire la dimostrazione etnologica di alcune
leggi di sessuo-economia » da lui individuate e quindi di affer-



mare che «una societa che non sia interessata alla repressione
sessuale... si trovera immune da miseria sessuale ».' In tale so-
cieta la vita sessuale non sarebbe ordinata secondo norme etiche,
ma « si autoregola mediante 'appagamento sessuale delle pul-
siont ».

Spinto da motivi ideologici, Reich fa una descrizione, a nostro
avviso alquanto edulcorata, dei costumi sessuali dei Trobrian-
desi.

L’arcipelago delle isole Trobriand é situato a Nord della Nuova
Guinea, nella Melanesia del Nord-Ovest, e i suoi abitanti sono
stati resi famosi in tutto il mondo, fino a divenire quasi un proto-
tipo, dallo studio approfondito dei loro costumi e delle loro isti-
tuzioni compiuto da Malinowsky.

La loro ¢ una societa matrilineare, cioe nella quale la discen-
denza e ogni relazione di parentela sono considerate solamente
in linea materna. E loro convinzione che sia solo la madre a
formare il corpo del figlio e che I'uvomo non contribuisca in
alcun modo alla sua generazione.

Dal punto di vista economico la vita & basata sugli scambi fra
i prodotti agricoli forniti dalle popolazioni dell’interno e quelli
della pesca. La produzione € organizzata in modo comunitario
e cosi la distribuzione dei prodotti. « Troviamo dunque proprieta
collettiva, suddivisione del lavoro, collettivizzazione del lavoro
e distribuzione dei suoi frutti in corrispondenza al lavoro stesso:
e cioé il comunismo primitivo ».*

Ai bambini & permesso avere rapporti liberi anche di corpo fra
loro, e soddisfare le reciproche curiosita senza suscitare riprova-
zione né le tipiche ansie a noi note, negli adulti.

Con una sicurezza un po’ troppo frettolosa Reich afferma anche:
« Poiché la sessualita & libera, il divieto di incesto non puo essere
considerato come limitazione alla stessa »’ in quanto le possi-
bilita di appagamento sessuale rimangono, al di fuori di una
ristretta cerchia di persone, amplissime.

Tuttavia nutriamo qualche dubbio sul fatto che, nella delicata
e precisa dinamica psichica, un evento importante come la rmun-
cia al primo oggetto di desiderio, la madre, poi seguita dal divieto

86




di ogni specie di intimitd con le altre persone con cui vige un
legame naturale (padre, fratelli, sorelle) e affettivo, possa
passare senza traumi e conseguenze, non creare blocchi, e per-
mettere un integro sviluppo delle potenzialita del bambino verso
la liberta caratteriale, « che garantisce proprio un legame sociale
ben fondato sulla libido dei membri della societa stessa ».*

Anche nella vita sessuale dei giovani esiste una notevole liberta
di incontri. Per favorirli e assicurare una tranquilla intimita
esistono luoghi a loro riservati, bukumatula, che il gruppo mette
a loro disposizione, dimostrando cosi un atteggiamento positivo,
ben differente dall’atmosfera repressiva e peccaminosa che cir-
conda queste manifestazioni nella societa patriarcale.

In questa atmosfera di spontaneita i rapporti sono mobili e
mutevoli, e sebbene «il giovane desidererebbe mantenersi la
fedelta e l'inclinazione esclusiva dell’amata... tuttavia non si sente
tenuto a ricambiare la fedelta ».°

Con l'avanzare dell’eta le relazioni divengono piu durevoli e
profonde; prima del matrimonio € concesso alla coppia un pe-
riodo di prova. A questo punto le esigenze sessuali si incontrano
con ben determinati interessi di carattere economico, che richie-
dono che sopravvenga una certa continuita di rapporto.

« La donna di fronte alla vita sessuale non ha una posizione
differente da quella dell'uvomo... né ella gli ¢ seconda per spirito
di iniziativa o per l'asserzione della propria personalita ».°

La libera vita sessuale che si svolge presso i Trobriandi serve
a Reich a dimostrare la correlazione fra organizzazione sociale,
sessuo-economia e nevrosi: dove l'educazione moralistica e ses-
suofobica che caratterizza I'ordinamento patriarcale non ¢ pre-
sente, la personalita si espande positivamente in tutte le direzioni
della vita istintuale e sociale, le perversioni sono assenti e 1'auto-
regolazione garantisce il raggiungimento dell’armonia.

E dunque evidente che le nevrosi sono una manifestazione di
ordine sociale patriarcale.

L’organizzazione dei Trobriandi é scelta ad esempio non solo
perché in essa si puod vedere in atto il tipo di societa matriarcale,
ma anche perché vi sono gia evidenti, seppure 7 nuce, elementi

87



di contraddizione che evolvendo daranno luogo alla societa divisa
in classi. Seguendone le vicende lo studioso potrebbe quindi
secondo Reich rendersi conto della « tanto misteriosa genesi della
morale sessuo-negativa ».

Organizzazione sociale dei Trobriandi
Priorita del matriarcato e origine dei beni dotali

E necessario avere presenti alcuni dati sulla organizzazione tro-
briandese per seguire le argomentazioni di Reich.

Abbiamo visto che la parentela si trasmette in linea materna.
I gruppi di parentela (clan) sono caratterizzati da un totem; fra
essi vige il tabu dell’incesto, non molto severo, che diviene piu
rigido fra i piu stretti consanguinei (sottoclan).

« Il fratello della madre é l'effettivo capo-famiglia », & colui
a cui spetta I'autorita sui figli, che dovra insegnare loro le arti
magiche e gli ideali del clan, si occupa di fornire i beni dotali
alle sorelle e di soddisfare i loro bisogni.

Il marito sembra quindi svolgere sia nei confronti dei bambini
che della compagna una funzione di amico.

Nota Reich: « Esiste gia un interesse pronunciato da parte
dell'uomo; inoltre U'effettiva funzione del potere ¢ collocata nella
figura dell'uomo, anche se deriva dalla linea materna. A questo
punto il primitivo matriarcato viene in conflitto con il patriar-
cato nascente ».” Numerosi sono i segni di questa linea di ten-
denza: le collettivita dei villaggi hanno un capo fornito di molti
privilegi; la donna & « esclusa dall’esercizio del potere, dal pos-
sesso dei terreni e da molti altri privilegi pubblici; ne deriva che
ella non detiene alcun posto nell’assemblea della tribl e non ha
voce in capitolo nei consigli pubblici che si occupano della
coltivazione dei terreni, della pesca e della caccia, delle spedi-
sioni d’oltremare, della guerra, del commercio rituale, delle festi-
vita e dei balli ».*

Per analizzare pitt da vicino il meccanismo dell’« infiltrazione
di un dominio patriarcale », Reich prende in considerazione la
consuetudine dei beni dotali e la posizione del capo-tribi.

88




o

Questo capo esercita le sue prerogative attraverso l'esercizio di
un potere economico. In cambio delle prestazioni che richiede
deve offrire feste, finanziare tutte le iniziative pubbliche e pro-
curare cibo. D’altronde i tributi forniti dagli abitanti del suo
territorio sono assai esigui. Cid che costituisce la sua vera fonte
di reddito ¢é il contributo di beni dotali dovutogli annualmente,
e che arriva ad essere assai cospicuo dato il suo diritto alla poli-
gamia. Nel diritto di scegliersi una moglie in ogni clan si esprime
e ratifica la prerogativa di dominio sul resto del gruppo, il quale
completa il suo atto di sottomissione accompagnando la transa-
zione con ricchi doni e tributi. Soltanto il capo ha diritto alla
poligamia, ed €& quindi il solo in grado di accumulare ricchezze.

Reich evidenzia come nell’istituto matrimoniale, riconosciuto
come il meccanismo centrale dell’'oppressione, si affermino per
la prima volta presso i Trobriandi rivendicazioni moralistiche
e istanze repressive che caratterizzano « l'incipiente mortifica-
zione sessuale ». Ed é l'interesse economico dell'nomo che si
afferma e prevale con l'instaurarsi di questo istituto.

L’'obbligo del tributo annuale consistente in prodotti alimen-
tari, dovuto al marito dalla famiglia della donna ¢ «forse il
fattore pit importante esistente in tutto il complesso sociale
trobriandese. Su questo si basa — in conseguenza del suo privi-
legio di poligamia — [’autorita del capo-tribu e del suo patri-
monio ».’

« Ognuno nella scelta della compagna della vita, deve orien-
tarsi secondo le proprie necessita e la dote della futura moglie »."

Il valore della moglie viene quindi misurato dalla forza lavo-
rativa dei suoi fratelli, dalla loro capacita produttiva, in quanto
una buona parte del loro patrimonio ¢ destinata a passare al clan
dello sposo. D’altronde questi & a sua volta fratello e dovra
quindi a sua volta cedere una parte dei suoi beni, dando cosi
luogo a una circolazione dei prodotti da un clan all’altro: me-
diata e accompagnata dallo « spostamento » delle donne.

Ma cid che imprime a questo movimento circolare una direzione
unilaterale ¢ il fatto che i clan sono ordinati secondo una gerar-
chia e che il capo-tribu, che appartiene sempre al clan supremo,

89



ha diritto alla poligamia. Questo permette la confluenza dei
beni in direzione di un solo clan e di una sola famiglia, quella
del capo. Ed & proprio in questo orientamento che Reich vede
« I'inizio della divisione in classi di oppressori ed oppressi ».

Questa tendenza € perfezionata dal matrimonio incrociato fra
cugini, cioe tra il figlio del fratello e la figlia di sua sorella, unico
considerato « legittimo » fra le famiglie di rango.

Come si comprende analizzando il meccanismo della parentela
matrilineare, questo matrimonio rappresenta un espediente attra-
verso il quale il capo, che gia in vita puod concedere dei privilegi
al proprio figlio, pu¢ trasmetterglieli legittimamente e assicu-
rarli alla sua discendenza. Questo é il « provvedimento col quale
il patriarcato va continuamente consolidandosi »."

(Gia da queste considerazioni possiamo quindi vedere come
'« eredita » non nasce in conseguenza dell’acquisizione di un
dato biologico).

« Con lo spostamento della successione ereditaria che consegue
necessariamente a una simile evoluzione, e che trasmigra dalla
linea materna a quella paterna, il matriarcato si spegne € non
¢ pit possibile fermare I'andamento dello sviluppo della societa

che trascina verso il sistema del feudalesimo e dello schiavi-

Smo » .12

L’unica eccezione al libero svolgimento della vita amorosa in
questa societa sono i bambini destinati al matrimonio incrociato
fra cugini. Da essi si pretende la castita. « Il fatto che nella societa
trobriandese, altrimenti sessualmente libera, il precetto della con-
tinenza infantile e giovanile si inserisca proprio laddove l'inte-
resse materiale ¢ piu evidente, ossia nel matrimonio incrociato
fra cugini, palesa inconfutabilmente il retroscena economico del
richiamo alla continenza stessa e distrugge definitivamente la
retorica dell’esigenza culturale ».”

A questo punto Reich si domanda se lo sviluppo dell’organiz-
sazione sociale individuato presso la societd trobriandese costi-
tuisca un caso particolare oppure se da essa sia possibile trarre
delle conclusioni generali sull’evoluzione della societa, e in par-

90




ticolare ipotizzare un modello di trasformazione del primitivo
matriarcato in patriarcato e societa divisa in classi.

Pur riconoscendo l'estrema difficolta di documentare precisa-
mente simili ipotesi, egli passa in rassegna le varie alternative.

Il punto di vista della priorita del matriarcato era gia stato
sostenuto da L. Morgan e da Bachofen, e sulla loro scia si era
inserito Engels con lo studio L’origine della famiglia della pro-
prieta privata e dello stato.

La probabilita che il matriarcato abbia potuto svilupparsi da
un primordiale patriarcato & da Reich esclusa, in quanto egli
trova che cid che caratterizza il patriarcato (proprieta privata,
schiaviti delle donne, repressione sessuale) sia pit « moderno»,
piu vicino alle strutture della nostra societa rispetto a cido che €
proprio del matriarcato (democrazia del lavoro, liberta sessuale),
« piu vicino allo stato di natura ».

Anche il parallelismo delle due forme di organizzazione ¢ da
Reich considerato improbabile, perché per spiegare un patriar-
cato primigenio bisogna ricorrere a ipotesi complesse e poco
verosimili, come la forza del maschio, la gelosia e la eterna
lotta fra maschi, che escluderebbero la collaborazione. Inoltre
questa ipotesi, pretendendo di dare un fondamento biologico
all’oppressione della donna, serve da supporto a quell’ideologia
sessista che Reich vuole combattere.

Contro la presunta immobilita astorica della famiglia e I'eter-
nita dei suoi divieti, Reich ricerca I'origine dell’istituto dei beni
dotali che crea la dipendenza fra un clan e l'altro, e quella di
tutti dalla famiglia del capo-tribu.

Per comprendere la provenienza di questa istituzione dobbiamo
seguire I'autore nella costruzione di un’ipotesi che rende conto
dell’origine e dello sviluppo di una serie di caratteristiche della
societa arcaica; esempio la rinuncia del fratello all’amplesso con
la sorella, unitamente al dovere tributario nei confronti del ma-
rito di lei

Ci troviamo qui di fronte al modello di sviluppo dall’orda endo-
gamica alla tribu esogamica gia richiamato in altra parte. Ne
ricordiamo le tappe fondamentali da Reich stesso elencate:

91



« 1. Due branchi primitivi organizzati in sistema a diritto natu-
rale e a democrazia lavorativa, con legami incestuosi, viventi
pacificamente a qualche distanza I'uno dall’altro.

2. Motivi economici o naturali (cambio del territorio di caccia)
li spingono al conflitto.

3. Gli uomini appartenenti a uno dei due branchi, che durante
la migrazione sono costretti a vivere in astinenza, aggrediscono
I'altro branco: vietato I'amplesso genitale al clan aggredito (ori-
gine esterna, in fondo di carattere economico, del divieto di ince-
sto). Imposizione dell’obbligo tributario ai precedenti mariti-
fratelli.

4. Rinuncia dei fratelli e annientamento reciproco. Catastrofe
primitiva: irruzione della strapotenza nella societa primitiva,
finora pacifica; paura reciproca, negli uomini, delle orde nemiche.

5. Ristabilimento della pace per mezzo di un’alleanza e rego-
lamentazione “contrattuale” delle condizioni preesistenti: Isti-
tuzione dei matrimoni scambievoli (esogamia) (...).

6. Mantenimento del simbolo della vittoria di un clan nei con-
fronti dell’altro, sotto il profilo della graduatoria di rango e del
comune capotribn. Cid sara il primo impulso all’evoluzione del
diritto naturale, attraverso queilo matriarcale, fino a giungere
al patriarcale »."

« Pace wverso linterno, violenza wverso Pesterno, questa ¢ la
situazione che regnava nei tempi preistorici »."

Lo scambio delle donne, cioé I'incrociarsi delle famiglie e delle
linee di parentela, dei legami di sangue insomma, sono l'unica
caranzia di pace, il modo di trasformare cid che € «esterno »
in «interno ». Ma « le tracce della violenza rimasero — rico-
nosce Reich — sotto forma di graduatorie di rango allinterno
dei clan, e di tributo matrimoniale »."

Il matrimonio implica l'instaurarsi del divieto dell'incesto.
Reich analizza e confuta la spiegazione di questo tabu fornita
da Freud: senso di colpa dei figli per I'uccisione del progenitore
padre e capo del gruppo, questo sarebbe il peccato originale, il
delitto preistorico che ossessiona l'umanita e le cui tracce pro-
fonde si possono trovare analizzando la coscienza di ciascuno.

92




« La nostra versione invece spiega il divieto di cibarsi dell’ani-
male-totem e di vivere nell’incesto, considerando lo storico avve-
nimento della proibizione di cacciare l'animale caratteristico
della regione di caccia e di mangiarlo, nonché di possedere le
proprie donne: un divieto che non sorse all'interno della gens,
bensi fu imposto dall’esterno, da parte cioé di un gruppo vinci-
tore appartenente a un’altra orda »."

Esistono feste in cui questi divieti sono sospesi e si ristabilisce
per un periodo la primitiva liberta, quasi a tenerne viva la me-
moria.

Preoccupazione costante di Reich ¢ mostrare come l'organizza-
zione familiare ¢ stata continuamente soggetta a trasformazioni.
La teoria di Morgan-Engels, confermata dalla testimonianza di
Malinowsky, indica le tappe di questi mutamenti. Disconoscerla
vorrebbe dire secondo lui affermare l'originarieta del patriar-
cato e della sua forma familiare, sostenere cioé che «la morale
coercitiva esistette sempre ed & insita nella natura umana »'°
e quindi non potra scomparire.

Riconsiderazione critica della documentazione di Malinowsky

Le intenzioni di Reich sono certamente lodevoli: riportare il
discorso sulle istituzioni nella storia, andare a vedere a quali
interessi esse siano legate, affermarne e ricostruirne il divenire,
sono operazioni necessarie a battere il filisteismo conservatore
che vuole giustificarne la funzione per ribadirne la necessita e
inamovibilita.

Il suo scontro con Freud a questo proposito va anche molto
al di 1a di questi temi specifici e infatti gli costera l'espulsione
dalla Societa di Psicoanalisi, portandolo a legarsi con le forze
piu attive e progressiste del suo tempo.

« Noi dunque non rinneghiamo le scoperte analitiche, ma le
concepiamo in modo non biologico, bensi storico e ci proponiamo
di portarle ad una giusta relazione con la storia e la societa »."

Questa presa di posizione metodologica ¢ da noi condivisa. Tut-
tavia quello che € ora necessario ¢ verificare pii da vicino come

93



Reich articola la costruzione della nuova disciplina che egli
definisce « sessuo-economia » e se la disamina della societd tro-
briandese su cui si basa sia effettivamente sufficientemente precisa
e approfondita e non invece profondamente inficiata dai suoi
interessi teorici.

Dico subito, per quello che riguarda la posizione della donna
nella societa trobriandese e la sua definizione, di non poter affatto
condividere i giudizi ottimistici su cui Reich fonda la sua teoria,
giudizi gia presenti in Malinowsky.

Abbiamo visto che la tesi centrale di tutta la teoria di Reich
¢ la presunzione di un’epoca matriarcale (accettata anche da
molta parte della cultura antropologica) in cui vige, oltre alla
democrazia del lavoro (basata certamente su una qualche divi-
sione « naturale »), la liberta sessuo-economica.

Ma andando a leggere il racconto di Malinowsky sulla vita
nelle Trobriand ed esaminando i personaggi femminili che pre-
senta, vi ho trovato una « strana » affinita con caratteristiche fin
troppo note della nostra e di altre societa, che difficilmente la-
sciano credere in una sostanziale diversita nella definizione del
sesso femminile.

Vediamone alcuni punti:

Nel tipo di famiglia cosidetta matriarcale «il padrone della
casa » € il tama (padre non biologico).

Quando il bimbo cresce, apprende che non appartiene allo
stesso clan del suo f#ma, ma a quello della madre. A questo
punto perd ¢ al fratello della madre che egli deve fare riferi-
mento, al suo villaggio e alla sua autorita.

Malinowsky fa notare come questo doppio influsso, dell’amore
paterno e del principio matrilineare, crei tensioni e scontri nella
vita tribale e nei sentimenti dell'indigeno.

Ma quello che a noi importa sottolineare ¢ che i poli di questa
tensione (affettiva e sociale, foriera di conflitti che minano I'ar-
monia) sono soggetti maschili, laddove la donna, la madre, serve
solo a definire la direzione di determinati rapporti e interess,
in cui perd la sua individualita non viene presa in considera-
zione. Anzi anch’essa deve far riferimento all’autorita del fra-

94




tello: «lei debba inchinarsi quando egli si avvicina e obbedire
ai suoi comandi e considerarlo come il capo della famiglia ».”

« Il potere e le funzioni che appartengono a una famiglia ven-
gono in ogni generazione conferiti agli uomini anche se devono
essere trasmessi dalle donne »

« La donna non esercita mai i veri poteri... per la maggior parte
del tempo non ha che da bearsi di gloria riflessa ».*

Abbiamo gia detto che non ha diritto di partecipare alla vita
pubblica, riunioni tribali e decisioni che riguardano la vita comu-
nitaria. Tuttavia Malinowsky trova che «la donna svolge un ruolo
di grande influsso sulla comunita e che la sua condizione sociale
non puo essere di inferiorita ».>

Per Malinowsky il fatto che i membri maschili di un clan con-
siderino se stessi piu « aristocratici » della parte femminile non
ha importanza, ¢ evidentemente scontato, « esprime semplice-
mente la generale presunzione della superiorita maschile »* e
pertanto non ha bisogno di spiegazione.

Il nostro studioso & veramente sicuro che presso questi « sel-
vaggi », uomini e donne « vivono insieme liberamente e in ter-
mini di uguaglianza »” e ci spiega anche come « L’influsso del
maschio e quello della femmina si equilibrano, I'uomo esercita
il potere mentre le donne ne determinano la distribuzione ».”
Questa distribuzione avviene secondo le linee di parentela, quindi
la donna la determina in quanto generatrice, cioe nell’esercizio
di una funzione biologica, ma totalmente al di fuori della sua
esistenza soggettiva,

Forse a un figlio dell’epoca vittoriana, dove alle donne non
veniva riconosciuta neppure questa funzione, questo poteva sem-
brare un equilibrio... Ma a noi richiama alla mente le conside-
razioni di Ida Magli sull’antropologia culturale e i suoi cultori:
« Ora & certo che in tutte le culture finora studiate dagli antro-
pologi il modello che “emerge” & quello maschile. (...) Il fatto
che gli antropologi fossero di sesso maschile impediva loro di
porsi nell’atteggiamento mentale indispensabile per compren-
dere i valori culturali delle donne, sia di accostarsi direttamente
a questi valori ».”

95



Malinowsky e Reich con la loro insensibilita alla tematica fem-
minile confermano queste affermazioni. E difficilmente potrem-
mo aspettarci che fosse diversamente, visto che Malinowsky di-
chiara apertamente che l'indagine etnografica ¢ stata condotta
con la collaborazione di informatori esclusivamente maschi, e
pur tuttavia sembra non sospettare che I'immagine che ne risulta
venga ad essere quella che gli uomini, e solo essi, si fanno della
propria societa.

Eppure egli ¢ ben cosciente che maschi e femmine trobriandesi
partecipano di due culture diverse e per molti versi rigorosa-
mente separate. Anche fra i Trobriandi uomini esistono il timore
e la vergogna di sentirsi attribuire capacita femminili (ad esem-
pio: sei un bravo cuoco), e d’altro canto ciascun sesso & custode
di segreti e magie ad esso riservati.

Ce un’altra circostanza in cui l'atteggiamento discriminatorio
dei Trobriandi verso le donne diviene particolarmente esplicito:
« Una vedova osserva sempre un periodo di lutto piti lungo di
un vedovo, una madre piu di un padre, una parente piu di una
parente appartenente allo stesso grado ».*

Durante il complicato cerimoniale che gli appartenenti al clan
della moglie sono tenuti a eseguire, « la vedova, che durante
tutto questo tempo non si & scostata dal marito, né ha mangiato
o bevuto, e nemmeno ha smesso di piangere, non € ancora libera.
A questo punto deve entrare in una piccola gabbia, costruita
all’interno della sua casa, dove rimarra per mesi osservando i tabu
pitt rigorosi. Non pud lasciare questo posto, puo parlare solo
bisbigliando, non deve toccare cibo né bere con le proprie mani
ma aspettare che qualcuno la imbocchi, rimane rinchiusa all’o-
scuro, senza aria fresca né luce, il suo corpo ¢ tutto imbrattato
da spessi strati di fuliggine e di grasso e non verra lavato per
molto tempo... E pitt o meno sempre sotto il controllo e la sor-
veglianza continua dei parenti matrilineari del marito i quali
considerano il suo lutto e le sue relative privazioni cose dovute
loro ».”

La vedova dunque deve rinnegare ogni espressione vitale, umi-
liarsi, annichilirsi, quasi negare la sua sopravvivenza al marito.




Malinowsky spiega che il significato di questa crudele usanza
ha origine nell’atteggiamento dei Trobriandi nei confronti del
legame matrimoniale che essi considerano artificiale e non degno
di fiducia: per questo il maggior sospetto di complicita all’assas-
sinio del defunto tramite magia nera pesa dunque sulla donna
e sui figli. Si aggiunge inoltre che mentre la stregoneria maschile
€ riconosciuta e codificata « quasi come se si trattasse di un siste-
ma razionale» e ha carattere di professione atta a procurare
onori e denaro, la stregoneria femminile non viene esercitata
pubblicamente, é considerata molto pericolosa e legata a poteri
oscuri e temibili, e usanze sinistre. Si tramanda di madre in figlia,
con le caratteristiche tipiche (accoppiamento con demoni, meta-
morfismo, levitazione, potere terapeutico, ecc.) che si ritrovano
attribuite a questo tipo di negromanzia quasi universalmente.

Questo sospetto di essere la causa della morte del marito € un
dato ricorrente in molte culture arcaiche (Nambikwara ecc.),
dove a volte viene messo in relazione con la prerogativa di mani-
polare e cuocere i cibi (paura dell’avvelenamento).

Malinowsky interpreta la segregazione come una forma di osten-
tazione del dolore, al fine di esorcizzare i sospetti che inevitabil-
mente investono la vedova, che € rimasta pur sempre una stra-
niera.

Questa usanza me ne richiama un’altra, cronologicamente e
geograficamente lontana, eppure simile, di cui erano pure oggetto
delle donne sospettate di magia. Durante la secolare persecu-
zione delle streghe in Europa, alcune di esse quando non veni-
vano bruciate, venivano rinchiuse in angusti sotterranei detti
wn pace e li erano costrette a rimanere lungo tempo.

Vivere per mesi in uno spazio «stretto e buio, buio pesto e tanto
piccolo che se tende le mani pud quasi toccare le pareti da ogni
parte... impregnato da un indescrivibile lezzo fatto di esalazioni
umane, di accumulata sporcizia personale, di cibo stantio e di
fumo »* pud darsi che presso i Trobriandesi non assumesse carat-
tere punitivo ed espiatorio, ma certamente questo non doveva
bastare ad affievolire I'obiettiva durezza della situazione.

Dal poco che ci ¢ detto, la sorte del vedovo appare assai diversa,



se « le fanciulle, nell’evenienza di un lutto, consolano gli afflitti
vedovi con Famplesso »

L'unico genere di considerazioni che questa usanza induce nei
nostri studiosi, come anche quella che voleva che le fanciulle
del villaggio, dopo avvenuto lo scambio delle merci, andassero
a visitare gli stranieri sulla spiaggia e dormissero con loro, ri-
guardano la grande liberta sessuale e la mancanza di gelosia.

Direi che Reich si dimostra ancora pilt incosciente nell’inneg-
giare a questo genere di rapporti reificati, di cui considera super-
fluo dare una interpretazione, vista la constatazione che « cid
che interessa per il nostro argomento € solo la vita comunitaria,
ben ordinata nonostante l’assenza del moralismo sessuale ».*

Dato che la mancanza di repressione sessuale nella societa ma-
triarcale & il fulcro della tesi di Reich vogliamo prendere in esame
piu in particolare questo settore della vita per verificare la sua
ipotesi.

Quello che si desume dal racconto di Malinowsky é che i bam-
bini conducono una vita piuttosto autonoma riuniti in gruppi di
coetanei, per lo pit dello stesso sesso. Infatti « i bambini a se-
conda dell'umore — e sembra uno dei piu abituali — disdegnano
la compagnia delle femmine e si divertono da soli ».”

Dopo un primo tempo in cui il bambino forma una specie di
insieme con la madre, legato com’¢ da un rapporto intimo con
lei, sappiamo che se ne deve staccare, questa confidenza deve
venire meno e i suoi interessi sessuali devono essere rivolti fuori
della casa: «In questo modo il rapporto con la madre e i rap-
porti sessuali vengono mantenuti distinti. (...) Le idee e i senti-
menti che ruotano attorno al sesso da una parte e attorno alla
tenerezza materna dall’altra, vengono differenziati in modo natu-
rale e semplice ».*

Qualsiasi approccio tenero, « gentile, affettuoso e persino scher-
z0so con l'altro piccolo essere che si trova sempre in casa »¥
verrebbe severamente rimproverato e punito.

Commenta Malinowsky: « Questo contagio emotivo, questa
percezione delle reazioni morali nell’ambiente sociale & forse,
in una comunitd indigena, il fatto pitt potente, attraverso il quale

98




le norme e i valori vengono imposti al carattere di un indivi-
duo ».*

Lo studioso si dimostra qui assai cosciente di trovarsi di fronte
a una precisa forma di ordinamento, con le sue norme e le sue
proibizioni, I'interiorizzazione delle quali contribuisce in maniera
determinante alla formazione della personalita e al manteni-
mento della struttura del gruppo.

Non poco quindi ci stupisce trovare Reich, che ha dedicato una
parte dei suoi studi a comprendere come la struttura sociale si
rifletta e plasmi l'individuo, affermare che « tali restrizioni non
hanno alcuna importanza economico-didattica », e questo in
quanto esistono altri soggetti con cui & possibile la soddisfa-
zione della libido.

Anche la vita sociale del Trobriandese comincia con un
divieto e una repressione del desiderio verso le persone con
cui e stretto da legami naturali. Reich in una specie di consi-
derazione « quantitativa » della repressione sessuale, ritiene che
questo divieto non influisca, perché ci saranno altri numerosi
« oggetti » in grado di soddisfare il libero svolgimento della ses-
sualita. Senza rendersi conto perd che & proprio nella definizione
di questa sessualita che quel meccanismo entra in gioco: proprio
qui si attua la scissione dell’integrita individuale richiesta come
separazione tra risposta emotiva e sessuale. La madre, la prima
persona a cui il bambino reagisce emotivamente, gli chiede di
reprimere una parte di queste reazioni. L'individuo deve impa-
rare a distinguere tra « affettivita » e « sessualita », imparare che
non si puod rispondere all’altro in modo totale. Per ottenere 1'a-
more della madre, per essere accettato in famiglia il bambino
deve compiere questa transazione, dare cid che & « buono », sop-
primere ci0 che € «cattivo ». Questa ¢ la repressione sessuale
imposta a ognuno nell’interesse dell’integrita familiare. Esiste un
legame strutturale fra il tabu dell’incesto, la famiglia e la ses-
sualita nelle loro attuali forme specifiche. Base della nostra cul-
tura e civilta, questo & il meccanismo fondamentale mediante il
quale si producono le strutture caratteriali e anche le relative
disfunzioni e turbe nevrotiche.

99



« L'astensione consapevole da ogni contatto pil stretto ¢ una
dimostrazione della consapevolezza degli impulsi sessuali di
fronte alla sorella », dichiara Reich. Il rapporto con la madre
¢ pressoché ignorato. Esaminando i nostri comportamenti e i no-
stri tabu € legittimo domandarsi se l’astensione sia automatica-
mente indice di consapevolezza e non piuttosto la semplice
interiorizzazione di un divieto sostenuta dal condizionamento
e dal senso di colpa.

Poco dopo, pur riconoscendo che anche la societa matriarcale
si riproduce in modo « ideologico », continua: «E come nella
societa autoritaria la repressione sessuale costituisce I’humus della
generale inibizione psichica, cosi nella societd matriarcale la
liberta sessuale & fondamento della liberta caratteriale, che ga-
rantisce proprio un legame sociale ben fondato sulla libido con
i membri della societd stessa ».”” Ma non di quella parte fonda-
mentale della societa che ¢ la famiglia, pero.

Ma veniamo al nostro argomento specifico, la femminilita. Per
capire questo aspetto bisogna analizzare il tipo di ruolo sessuale
assegnato all'uomo, confrontarlo con quello della donna, e vedere
i modi del loro interagire.

Un dato che ci ha colpito molto é che ogni volta che si verifica
un libero incontro di carattere sessuale fra maschi e femmine, il
maschio offre dei regali alla sua partner.

Questo avviene gia nei primi incontri fra i bambini, i quali
« cercano strani animali, insetti o fiori e li regalano alle bam-
bine, dando cosi un tocco di puro riscatto estetico al loro prema-
turo erotismo ».> (Dunque c'¢ gia qualcosa da « riscattare »!).

Questa usanza ritroviamo durante I'zlatile, spedizione amorosa
presso un vicino villaggio, compiuta dai giovani (ricordo di
« spedizioni armate a scopo di corteggiamento »).

Ecco un passo della descrizione di Malinowsky: « Secondo il
costume, I'iniziativa di accoppiarsi dovrebbe partire dagli ospiti,
e ogni ragazza deve, per una ragione di etichetta, accettare qual-
siasi offerta che le viene fatta. (...) Poi ogni ragazzo offre cerimo-
nialmente un piccolo dono alla ragazza che si € scelta: un pet-

100




tine, una collana, un bastoncino per il naso, una manciata di
noce di betel. Se la ragazza accetta il dono, accettera anche il
ragazzo come amante per quella notte ».”

L'etnologo stesso richiama 'attenzione su questa usanza in un
paragrafo significativamente intitolato « L’aspetto venale del-
I'amore ». « Questa usanza — egli dice — implica che il rap-
porto sessuale, persino la dove ¢ presente un attaccamento reci-
proco, sia #n servizio reso dalla donna all’nomo. Come tale esso
deve essere ripagato secondo le regole della reciprocita o del
dare-e-prendere, che domina tutta la vita tribale. (...) La ricom-
pensa per i favori sessuali viene chiamata buwa ... 1l regalo costi-
tuisce una parte essenziale della transazione ».*

Ma perché le relazioni sessuali sono considerate come servizi
resi dalla donna all'uomo?

Acconsentendo all’unione proposta, la donna consente e rea-
lizza I'operazione di scambio fra uomini; essa é al di fuori di ogni
rapporto di reciprocita e non pud modificare la natura della tran-
sazione.

Questo atteggiamento ne ricorda da vicino uno simile del nostro
costume: l'inferiorizzazione e l'effettiva dipendenza della donna
vengono celate e ribadite dalla tradizionale « cavalleria » e « ga-
lanteria » maschili, surrogato e sostituto del rispetto dovuto
all'individuo. Tuttora talvolta il corteggiatore fa oggetto la donna
oltre che della sua iniziativa sessuale, anche di offerte di regali
pitt 0 meno simbolici.

Queste significative analogie ci inducono a verificare quale fosse
presso una societa « selvaggia », tanto diversa dalla nostra, il
senso dell’usanza.

Per Malinowsky la cosa é semplicemente un non-senso, « Con-
siderando la grande liberta delle donne e la loro uguaglianza
con gli uomini in tutte le faccende (...) considerando anche che
sono inclini al rapporto sessuale tanto quanto gli uomini ».*

Considerazioni che evidentemente egli non ¢ affatto disposto
a rivedere, non foss’altro che per chiarire 'aporia.

La sua sicurezza ¢ tale che non si perita di dichiarare con leg-
gerezza sorprendente in uno studioso della sua profondita, che

101



il costume € « qui come altrove arbitrario e incoerente » quando
tratta il rapporto sessuale come « un servizio da parte delle donne
all'vomo che gli uomini devono pagare ».*

Eppure il parallelismo ¢ talmente preciso che «l'entit e la
natura del dono varia a seconda del tipo di rapporto sessuale ».
La relazione fra i due elementi & tutt’altro che casuale e si man-
tiene anche all'interno del matrimonio, dove la disponibilita
al rapporto sessuale della moglie & ricompensata dal marito in
termini di cure e di attenzione, e — aggiungo io — di legaliz-
zazione che il marito da al figlio della sua sposa.

Questo ¢ « il pagamento per i servizi sessuali della madre ».®

Uno degli elementi che inducono Malinowsky e Reich ad affer-
mare che la donna non ha in campo sessuale una posizione diversa
né ¢ seconda all'uomo per spirito di iniziativa e liberta di auto-
affermazione & che all'#latile, spedizione maschile, fa riscontro
il katuyausi, gita d’amore delle fanciulle negli altri villaggi.

Ma, confrontando le due usanze, le nostre conclusioni sono
diverse.

Gia la parola #latile, che applicata ai maschi significa « avere
successo con le donne » «corteggiare» ecc., applicata a una
donna assume senso denigratorio, e precisamente di « donna che
desidera pitit di quanto non venga desiderata », « impudente co-
me un uomo ».

Evidentemente il desiderio, quando non ¢ rispondente alla ri-
chiesta maschile, &, anche presso i Trobriandi, sconveniente e
deprecabile. Da molti passi ¢ dato presumere che il pudore &
virtl assai apprezzata nella femmina trobriandese. E Yakalusa
era indicata al comune disprezzo per essere «accusata di avvi-
cinarsi spontaneamente agli uomini ». Siccome prendeva lei 'ini-
ziativa era chiamata « sgualdrina ». L’osservazione di Malinow-
sky, ripresa e condivisa da Reich ¢ che «la censura morale alla
quale si espongono queste donne ¢ basata sulla vergogna che
inerisce I'insuccesso erotico »."

Non cosi si interpreta I’'analogo biasimo che in tempi piu recenti
colpisce le donne « sfacciate ». Questo problema dell’insuccesso

102




————

si pone soltanto per le donne. Infatti quale peggiore difetto per
una merce, per un oggetto di scambio, che I'esser poco desiderata
dal suo acquirente ideale?

Del resto di fronte al successo in amore troviamo lo stesso
atteggiamento. Il successo troppo vistoso in amore non ¢ ben
visto in nessuno dei due sessi; ma il tipo di riprovazione di cui
ciascuno ¢ oggetto € del tutto diverso. La condotta maschile ¢é
considerata « cattiva » in quanto nociva agli interessi degli altri
che pero lo invidiano. In una donna invece simile successo & con-
siderato « vergognoso ».

L’'impiego di queste categorie ci fa sentire questo mondo molto
vicino al nostro, che Reich definisce autoritario-patriarcale.

Ma torniamo alla relazione di Malinowsky.

Il giovane che compie la spedizione viene definito come «un
cacciatore di frodo dell'amore » e come tale deve procedere di
soppiatto. Infatti la sua iniziativa prevarica i diritti di altri: della
sua amante abituale e dei giovani dell’altro villaggio, i quali
« considerano le loro donne come la propria personalissima ri-
serva di caccia ».*

Il linguaggio stesso di chi racconta suggerisce continuamente
I'oggettivazione e la prevaricazione implicita nel rapporto.

Osserviamo ora le fanciulle durante il 2atuyausi. Mentre i ra-
gazzi lungo la strada ostentano un comportamento rumoroso e
spavaldo, il contegno delle fanciulle « rimane decoroso per tutto
il viaggio ». Abbiamo gia visto che anche in questa situazione
la scelta e l'iniziativa dell’approccio sono privilegi del maschio.

Vediamo ora cosa succede se al ritorno le fanciulle non rie-
scono a passare inosservate: « Le colpevoli vengono insultate,
picchiate e... a volte addirittura violentate in pubblico dai loro
propri amanti. Alcuni ragazzi tengono ferma la ragazza, mentre
il legittimo proprietario fa uso della sua prerogativa come puni-
zione ».*

Malinowsky trova che questa ¢ I'unica situazione in cui il Tro—
briando « manca di decoro ».

La sua ostinata ottusita puo forse farci capire quanto profon-
damente ¢ radicata nel nostro costume e nella nostra mente una

103



situazione di perenne violenza contro la donna; al punto di non
riuscire a essere viszbile, cioé riconosciuta anche nelle sue mani-
festazioni piu clamorose.

Dell’essere femminile si parla come di colei che « soddisfa »
le esigenze sessuali; altre volte invece « le intralcia »; essa con-
sola i vedovi e «visita » gli stranieri... La sua soggettivita non
viene mai posta, con tragica, avvilente coerenza, né dal Tro-
briando né dall’etnologo.

Credenze trobriandesi

Esistono per altro delle situazioni in cui si attribuisce l'inizia-
tiva sessuale alle donne. Entrambe quelle di cui ci parla Malinow-
sky sono mitiche, leggendarie, cioé non documentate diretta-
mente, ma racconti evocati nei discorsi dell’indigeno. La prima
di queste credenze si riferisce alla yausa.

Durante la sarchiatura, che le donne compiono insieme in un
giardino alla volta, esse godono del privilegio di compiere una
specie di assalto orgiastico nei confronti di uno straniero che si
avvicinasse. L'uomo € preso, privato del perizoma simbolo della
sua dignita maschile, e con «la crudelta pitit oscena » ¢ ridotto
alla « piti sporca intimita ». Il racconto di come egli venga bi-
strattato e usato a scopi lascivi provocava non poco compiaci-
mento negli informatori.

Malinowsky dice di non sapere se ci0 sia realmente mai avve-
nuto e lo considera « come un mito permanente, sostenuto da
un interesse vitale e da una forte credenza ».”

L’altra leggenda analoga si riferisce alle abitanti dellisola di
Kaytalugi. Quest’isola fantastica & abitata solo da innumerevoli
donne, bellissime, nude, insaziabili e molto crudeli.

Quando un uomo approda alla riva, esse gli vanno addosso
e lo costringono all’accoppiamento, e cosi fanno una dopo I'altra
instancabilmente fino a provocarne la morte. Questo racconto
ricorda da vicino il mito delle Amazzoni di cui si trovano tracce

nelle culture piu diverse.
Se queste narrazioni poco ci possono dire sui desideri femmi-

104




nili, sono tuttavia assai interessanti come testimonianza di cio
che viene loro attribuito dalla mentalita indigena e delle proie-
zioni di cui sono ricche.

In entrambe le situazioni abbiamo un gruppo esclusivamente
femminile. Ad esso viene attribuita un’aggressivita estrema, che
st esprime nel richiedere all'uomo delle prestazioni sessuali este-
nuanti, caratterizzate da una connotazione dispregiativa e defini-
tivamente distruttiva.

In questi elementi ci sembra di sentire, quasi espressa figurati-
vamente, la paura profonda e oscura che I'uvomo ha della donna,
specie quando ¢ unita alle altre; e il relativo esorcismo.

La rappresentazione di questa paura configurandosi come ritor-
sione della violenza sessuale, con un capovolgimento di ruoli
riporta a una situazione nota e ricercata, e in questo modo riduce
il pericolo del diverso, il suo margine di originalita; e 1’angoscia
dell'ignoto finisce per presentarsi in termini abbastanza rassicu-
ranti. Si ribadisce che I'unico mezzo di espressione che la donna
ha ¢ il rapporto con I'uomo, e che il suo desiderio, come la sua
malvagita richiedono la di lui pozenza.

Anzi I'impressione che si riceve ¢ che questo mito sia una fin
troppo chiara proiezione del sogno di onnipotenza (sessuale)
maschile, I'espressione di un vagheggiamento, l'attribuzione alle
donne del proprio desiderio di possesso e di distruzione. D’al-
tronde la donna ¢ un elemento drammatico della rappresenta-
zione: infatti ¢ proprio lei con la sua esistenza, con la sua pre-
senza anche muta e mutilata, con la sua diversita sessuata, a
togliere credibilita, a uccidere questa pretesa di assoluto.

E interessante anche raffrontare queste leggende con I'imma-
gine che il Trobriandese (naturalmente uomo, delle donne si
tace) ha della vita futura, oltre la morte.

La tuma ¢ un « paradiso erotico ». Anche questa ¢ un’isola
affollata di donne bellissime. Esse pero lavorano tutto il giorno;
fanno tutto loro. Di notte danzano e pensano a soddisfare i loro
compagni: « Le donne-spirito, benché appaiano incorporee a noi
mortali, hanno una capacita di fuoco e di passione sconosciuta

105



a noi che viviamo sulla terra. Si affollano intorno all'uomo, lo
accarezzano, lo trascinano con la forza e gli usano violenza ».*
E cosi questi spiriti, tutti dotati di grande bellezza dignita e capa-
cita, tutti « capi », trascorrono il tempo in perenni baccanali.

A parte la connotazione di generale ammirazione e deferenza
da cui si immaginano circondati, vediamo che la situazione pro-
spettata, seppure spogliata del carattere di pericolosita e paura,
non ¢ affatto diversa da quella che si era immaginata come pro-
mossa dalle donne «attive ». Sembra che anche 'immagina-
zione dell'nomo del rapporto con le donne non riesca a uscire
da una direzione totalmente unidimensionale: paradiso e inferno
si identificano in un grande straordinario bordello. A tal punto
le strutture simboliche sono figlie della nostra storia.

Matrimonio e procreazione. La concezione pateriale

Non ci siamo trovati d’accordo con Reich nel giudizio che la
societd trobriandese é « autoregolata », in quanto abbiamo rav-
visato in molte sue manifestazioni I'imposizione di norme e giu-
dizi morali atti a regolamentare la vita dei suoi membri, e im-
porre comportamenti e istituzioni.

E se non esistono istituti specifici addetti al controllo del rispetto
delle regole, tuttavia possiamo dire che a garantire il perpetuarsi
dei costumi basta il controllo sociale. L'interiorizzazione da parte
dei singoli dei valori fondamentali della societa ¢ garante della
continuita e permette il funzionamento della vita comunitaria.

Il punto dove anche Reich riconosce I'intervento repressivo e
I'affermarsi di una morale & listituto matrimoniale. In esso si
realizza il passaggio dalla libera scelta del partner, dettata da
interessi sessuali e dal libero intrecciarsi delle passioni, alla costi-
zione del legame matrimoniale, in cui prevalgono gli interessi
economici.

Reich e Malinowsky sono concordi nell’affermare che nell’isti-
tuto matrimoniale gli interessi economici che si affermano sono
a tutto vantaggio del maschio-marito: « Alla celebrazione del

106




matrimonio consegue un considerevole tributo annuale, consi-
stente in prodotti alimentari pari a circa la meta del fabbisogno
della famiglia, effettuato dalla famiglia della donna al marito
di lei. (...) I servizi che un donna rende al marito sono evidente-
mente piacevoli (...) La donna invece non ha alcuna ragione eco-
nomica che I'induca al matrimonio e ne attinge anche minori
comodita e considerazione sociale ».” Infatti & su lei che pesa
la conduzione della casa, la preparazione e cottura dei cibi ecc.

Reich non condivide l'interpretazione di Malinowsky secondo
il quale la donna sarebbe « spinta verso il matrimonio pit dal-
I'affetto personale e dal desiderio di avere bambini ».* Questi
tratti rappresentano per Reich l'ancoramento di questa istitu-
zione nella struttura caratteriale degli individui.

Ma, escluso per la donna il motivo di interesse, resta da doman-
darsi che cosa la induca a rinunciare a vivere secondo la propria
inclinazione personale.

Reich evita questo imbarazzante quesito.

Ma noi, alla luce delle considerazioni sulla vita prematrimo-
niale finora svolte, possiamo affermare che la donna entra nel
matrimonio preparatavi dalla sua socializzazione, dove poco o
nessuno spazio € stato concesso all’espressione dei suoi interessi
e della sua individualita, fino ad adattarla al rzolo subalterno i
mediatrice,

Se prima la societa richiedeva da lei la disponibilita a rapporti
sessuali vari e molteplici, I'eta adulta impone l'ingresso in una
relazione stabile, in cui dipendenza e prestazioni di servigi sono
rivolti a un solo uomo: il marito.

Mentre un uomo ¢ praticamente libero nella scelta, per la donna
ci deve essere il consenso della famiglia, visto che la decisione
¢ vincolante per una serie di importanti prestazioni. Prestazioni
che sono in primo piano anche nel motivare la scelta da parte
del marito. Alla sposa non resta dunque neppure lo spazio per
determinare la scelta di sé come oggetto. Non solo non sceglie,
ma non € l'oggetto fondamentale della scelta.

La transazione avviene fra uomini e riguarda qualcosa che tra-
scende l'esistenza e l'universo femminile.

107



Anche nel momento dell’« unione » questi due mondi sono
€ rimangono rigorosamente separati.

La persona a cui ¢ demandata la contrattazione ¢ il padre della
sposa, il quale, in quanto non consanguineo ¢ libero dal divieto
di occuparsi della sua vita sessuale.

« La fecondita nelle ragazze nubili & disonorevole; la sterilith
nelle donne sposate ¢ una sfortuna ».”

La capacita procreativa, caratteristica biologicamente determi-
nata nella donna, €& filtrata attraverso valori culturali che le
attribuiscono connotazione positiva o negativa a seconda che
essa venga o no a confermare l'esistenza dell’istituto familiare.

« La famiglia che consiste di un marito, di una moglie e di bam-
bini ¢ un insieme standard deciso dalla legge tribale, nel quale
sono prestabilite anche le funzioni delle parti componenti. Per-
cid non ¢é regolare se uno dei membri di questo gruppo manca ».”

Possiamo notare in contrasto con quanto € stato spesso affer-
mato, che da parte della societa la richiesta di legittimazione
dell’attivita procreativa tramite la figura paterna va disgiunta
dal riconoscimento della partecipazione dell'vomo alla genera-
zione. Prima che la paternita fisiologica si costituisse, il ruolo di
« modello padronale » era gia richiesto.

« I} ruolo sociale del padre viene stabilito e definito senza alcun
riconoscimento della sua natura fisiologica ».> Esso anzi viene
rafforzato dal « dogma sociale » che ogni bambino rassomiglia al
padre. Questa somiglianza é affermata con forza, come legame
emotivo che unisce due persone; mentre qualsiasi somiglianza
con la madre o con un parente materno viene assolutamente
negata e farvi riferimento & considerata un’offesa imperdonabile.

« Cosi vediamo che ¢ stato introdotto un legame fisico artificiale
tra il padre e i bambini, legame che in un punto importante
offusca il legame matrilineare ».*

Significativa ¢ la spiegazione offerta dai Trobriandesi: il tama
ha rapporti con la madre, le sta vicino e cosi facendo « coagula »
il viso del bambino, gli da I'impronta, lo « plasma ».

In questa « dottrina sociale concernente I'influsso del padre sul
fisico del bambino »* troviamo qualcosa di « classico », di carat-

108

:
4




teristico: i figli sono formati # immagine e somiglianza del padre,
al di fuori di ogni partecipazione fisica. Anche Aristotele sarebbe
d’accordo: il padre da forma, la madre é la materia.

« Dando la forma, il padre differenzia (e in certo senso distin-
gue, stacca) i figli dalla madre. Nello stesso tempo, discrimina
i figli gli uni dagli altri, poiché paradossalmente la comune
somiglianza dei fratelli e delle sorelle con il padre (che costi-
tuisce quindi la loro forma generale, il loro equivalente ideale),
secondo gli abitanti delle Trobriand, non implica alcuna somi-
glianza dei figli #ra loro.

Cosi il padre informa e la madre materializza, sia presso gli
abitanti delle Trobriand sia nel mito cristiano dell’immacolata
concezione.” C'¢ una filiazione formale senza contributo fisiolo-
gico alla riproduzione, e c’¢ una filiazione materiale, solamente
fisiologica, che non impone la trasmissione di nessuna forma
o eidos ».”" E non ha alcun potere definitorio.

Fino a ieri anche la nostra legge assumeva, pur contro ogni
evidenza, che « padre » del bambino & il « marito della madre ».
Quello che continua a prevalere quindi ¢ il vincolo sociale, anche
quando non venga a identificarsi con quello naturale.

« La congiunzione genesica, la fusione nella procreazione sareb-
be quindi soltanto un’impressione. L'alleanza non una mesco-
lanza. Ci sarebbe sempre una duplice riproduzione; ci sarebbero
sempre, nello stesso tempo e divise, I'una e I'altra: T'una che
assicura una filiazione pateriale; e l'altra, indeterminata e sot-
terranea, benché sensibile, sempre incavata e negativa come la
terra o la cera o il latte, la filiazione materiale ».*

Anche laddove, come presso i Trobriandi, la fisiologia sembra
escluderlo, la paternita rappresenta dunque I'ingerenza dell’auto-
rita maschile entro un ambito di attivita di pertinenza della
donna. «E come se gli animali corifei si fossero trasformati,
collettivamente o individualmente, in padri ».”

Il padre si immischia nella relazione tra la madre e la sua pro-
genie, ed esercita un potere diretto sulla e nella coppia nucleare.

Possiamo pensare con Moscovici che il motivo che ha deter-
minato il costituirsi della famiglia sia stata l'esigenza del ma-

109



schio di controllare la procreazione, per inserirsi nella coppia
nucleare (madre-figlio).

Il carattere di padre inteso come « colui che si aggiunge » dal-
I'esterno alla coppia nucleare resterebbe visibile nella struttura
di una societa, come quella trobriandese, matrilineare, in cui il
padre non ha alcun legame di sangue coi figli ed & considerato
uno « straniero ».

Questo induce Moscovici a vedere nella filiazione matrilineare
una formazione storica di transizione tra le primitive societa
di afhiliazione, dove la coppia riproduttiva e quella nucleare sono
separate, € la societa di parentela che fonde queste due coppie
in una famiglia in cui il padre ha funzione di dominatore. Egli
¢ portato a identificare immediatamente questa figura maschile
col padre biologico, arrivando ad affermare che « Alla discen-
denza materna si aggiunge o si sostituisce quella paterna e la
societa basata sulla parentela si pone immediatamente come
societa paterna ».* Questo quindi verrebbe a implicare una diver-
sita sostanziale delle societa in cui l'ignoranza della partecipa-
zione del maschio alla procreazione imponeva di calcolare la
parentela secondo la linea materna.

Ma a ben guardare questa posizione di intruso, questo discono-
scimento del ruolo fisiologico non riveste un significato essenziale.

La paternita non si & costituita a partire dalla funzione biolo-
gica di riproduzione, ma originariamente «come posizione, 0O
piuttosto interposizione ideologica, cioé¢ come potere di un @l¢ro
genere di riproduzione ». Per i Trobriandi la parentela reale,
cioé identita di sostanza, « la stessa carne », si trasmette solo attra-
verso la madre, ma la paternita sussiste come relazione pura-
mente sociale, cioé si articola su un altro registro, quello del
simbolico.

« Cosi, anziché essere un’alternativa storica rispetto alla societa
di diritto paterno, la famiglia matrilineare ne ¢ l'inizio; disegna
gia lo stampo e la piega, osiamo dire la matrice, di una differenza
di posto che potra svilupparsi in antagonismo. Infatti proprio
nella disimplicazione del padre da ogni tessuto fisiologico della
procreazione, proprio in questa particolare leggerezza del legame

110




biologico, e, d’altra parte, proprio nel rafforzamento della rela-
zione sociale, si costituira e si ingrandira la figura del pater e
il suo potere a mano a mano che la cultura progredisce ».%

Un’altra forma di « generazione pateriale » € costituita dall’isti-
tuto dell'zniziazione. Essa si configura come cancellazione della
generazione « materiale » materna (morte) e ingresso nella vita
sociale, nel mondo del potere. E una vera e propria rinascita,
I'inizio di una nuova vita caratterizzata dall’attribuzione di un
nuovo nome. Questo passaggio si compie ad opera degli « ini-
ziati », cio¢ i maschi adulti del gruppo riunitisi a formare un
« corpo » (sociale). La cerimonia si configura come elevazione
da un piano di insipienza e mancanza di significato, a un « sa-
pere » religioso, sociale e metafisico che costituisce la vera essenza
dell’essere.

Questo rituale decreta la fine di ogni comunicazione con il
mondo della famiglia di origine: d’ora in poi ogni contatto con
la parte femminile del gruppo € « contaminazione » e « perdita ».
Il padre, la sua funzione nella famiglia, rappresenta una intro-
duzione e un’ingerenza di questo tipo di potere maschile nella
coppia riproduttiva; esso € conseguenza, non causa dell’esercizio
del potere nel gruppo sociale.

« La paternita ha ovunque valore di legge, tanto sul piano giu-
ridico come su quello morale; il matrimonio deve necessaria-
mente precedere la concezione dei figli e I'adozione supplisce —
in mancanza di cid — all’assenza di prole. (...) Il padre crea
i figli e, socialmente parlando, senza padre non vi sono figli.
Reciprocamente sono essi che danno un significato alla coppia,
garantendo una finalitd che le & stata assegnata ».”

Questa « scissione delle riproduzioni » che detemina un’asim-
metria nei posti parentali, stabilendo una priorita del simbolico
e il maschio come portatore di « forma » e depositario dell’arche-
tipo, se trovera il suo sviluppo coerente nella societa detta patriar-
cale, fondando il potere del padre come costitutivo per il gruppo,
¢ tuttavia gia ben visibile e attiva allo stato quasi puro, nella
societa a « diritto materno », dove da luogo alla parallela linea
di filiazione delle somiglianze.

111



Note

1 \W. Reich, L'#rruzione della morale sessuale coercitiva, Sugar, Milano 1972,

2
3
4

5
6
7

8 B. Malinowsky, op ¢it., in Reich, op. cit., p. 77.

9
10
11
12
13
14
15
16
17
18
19
20
21

38
39
40
41

p. 34.

Ibid., p. 74.
Ibid., p. 38.
1bid., p. 41.

B. Malinowsky, op. ¢it., in Reich, op. ¢it., p. 42.

W. Reich, op. cit., p. 51.
1bid., p. 76.

1bid., p. 85.

1bid., p. 87.

W. Reich, op. cit., p. 94.
Ibid., p. 98.

1bid., p. 108.

1bid., pp. 156-157.

Ibid., p. 167.

1bid., pp. 167-168.

1bid., p. 181.

Ibid., p. 184.

Ibid., p. 179.

B. Malinowsky, op. cit., p. 99.
1bid., p. 40.

1bid., p. 45.

Ibid., p. 40. 11 corsivo non & dell'autore.
1bid., p. 42.

1bid., p. 55.

1bid., p. 56.

I. Magli, op. cit., pp. 17-18.
B. Malinowsky, op. cit., p. 132.
1bid., p. 331.

1bid., p. 133.

W. Reich, op. cit., p. 47.
1bid., p. 53.

B. Malinowsky, op. cit., p. 62.
1bid., p. 400.

1bid., p. 398.

1bid.

W. Reich, op. cit., p. 41.

B. Malinowsky, op. cit., p. 62.
1bid., p. 215.

1bid., p. 249.

1bid.

112

,_
: '&E‘
s -




42 Ibid. 11 corsivo non & dell’autore.
4 1bid., p. 250.

# W. Reich, op. cst., p. 68.

45 B. Malinowsky, op. cit., p. 210.
4% 1bid., p. 216.

47 Ibid., p. 219.

8 Ibid., p. 332.

9 Ibid., pp. 78-79.

50 1bid., p. 79.

51 1bid., p. 163.

2 Ibid., p. 165.

53 Ibid. 11 corsivo non e dell’autore.
¥ Ibid., p. 169.

55 1bid.

% Questa affermazione non € esatta, in quanto '« immacolata concezione » nel

cristianesimo allude alla nascita della Madonna senza il peccato originale,

mentre qui il richiamo € evidentemente alla condizione di Maria, vergine e
madre.

57 ].J. Goux, op. cit., p. 75.

58 1bid., pp. 75-76.

3 8. Moscovici, op. cit., p. 194.
60 Jbid.

61 1.J. Goux, op. cit., p. 74.
62 1bid.
63 8. Moscovici, op. cit., p. 194.

113





