
origini



La famiglia fra struttura e sovrastnittura

Parlando della donna non si puo esimersi dal parlare della 
famiglia in quanto spazio d’iscrizione della sua vita e delle sue 
attivita, e punto cruciale della sua identificazione.
Tutto do che si svolge nella famiglia sembrerebbe avere un 

aspetto molto accessibile, aperto, semplice e spontaneo, « dome- 
stico » per Fappunto; ogni cosa vi sembra chiara. In realta essa 
serve a delineare un fitto tessuto simbolico: « zona di ’’riserva”, 
densa di divieti, di restrizioni, di pericoli, di conflitti e di ten- 
sioni; zona del tabu quindi, nella sua duplice accezione di zona 
sacra e intoccabile e di zona impura ».

Le funzioni a cui questa istituzione assolve sono quelle di pro- 
teggere e garantire un modo di produzione e riproduzione della 
vita immediata, presupposto determinante della storia.

Ponendo le basi di quello che costituira il materialismo storico, 
Marx neQ’Ideologia Tedesca prende in esame il processo della 
storia e innanzitutto sente il bisogno di esporre e chiarificare 
quali sono i suoi presupposti, doe le condizioni necessarie per- 
che l’esistere e gli eventi umani possano verificarsi.

« Ma il vivere implica prima di tutto il mangiare e il bere, 
l’abitazione, il vestire e altro ancora. La prima azione storica e 
dunque la creazione dei mezzi per soddisfare questi bisogni, la 
produzione della vita materiale stessa, e questa e precisamente 
una azione storica, una condizione fondamentale di qualsiasi 
storia >.2

« II secondo punto e che il primo bisogno soddisfatto, l’azione 
del soddisfarlo e lo strumento gia acquistato di questo soddisfa- 
cimento portano a nuovi bisogni: e questa produzione di nuovi 
bisogni e la prima azione storica ».

« II terzo rapporto che interviene fin dalle prime origini nello 
sviluppo storico, e che gli uomini, i quali rifanno ogni giorno la 
loro propria vita, cominciano a fare altri uomini, a riprodursi, 
e il rapporto fra uomo e donna, fra genitori e figli: la famiglia ».4

I

55



« La produzione della vita, tanto della propria nel lavoro quanto 
della altrui nella procreazione, appare gia in pari tempo come 
un duplice rapporto: naturale da una parte, sociale dall’altra, 
sociale nel senso che si attribuisce a una cooperazione di piu
individui (....) Appare gia dunque, fin dall’origine, un legame
materiale fra gli uomini, il quale e condizionato dai bisogni e 
dal modo di produzione ed e antico quanto gli stessi uomini; un 
legame che assume sempre nuove forme e dunque presenta una
9 9  ' ______•  9 9storia .

(...) Solo a questo punto, dopo avere gia considerato quattro 
momenti, quattro aspetti delle condizioni storiche originarie, 
troviamo che 1’uomo ha anche un ’’coscienza” ».5

« Questo inizio e di natura animale, come la stessa vita sociale 
a questo stadio e pura coscienza da gregge (...) perviene a uno 
sviluppo e a un perfezionamento ulteriori in virtu della accre- 
sciuta produttivita, dell’aumento dei bisogni e dell’aumento 
della popolazione ».6

Dallo sviluppo di questo processo emerge la divisione del 
lavoro in « lavoro manuale » e « lavoro mentale». Questa 
divisione e l’unica da Marx riconosciuta « reale » mentre la di 
visione del lavoro tra i sessi e considerata prodursi « spontanea- 
mente » o « naturalmente » in virtu della disposizione naturale 
(per esempio la forza fisica), del bisogno, del caso ecc.
Questa divisione del lavoro cui Marx dedica cosi poca atten- 

zione e pur tuttavia da lui considerata fondamentale: « La divi 
sione del lavoro, che implica tutte queste contraddizioni e che 
a sua volta e fondata sulla divisione naturale del lavoro nella 
famiglia e sulla separazione della societa in singole famiglie 
opposte Tuna all’altra, implica in pari tempo anche la riparti- 
zione, e precisamente la ripartizione tneguale, sia per quantita 
che per qualita, del lavoro e dei suoi prodotti, e quindi la pro 
priety, che ha gia il suo germe, la sua prima forma, nella fami 
glia, dove la donna e i figli sono gli schiavi dell uomo. La schia- 
vitu nella famiglia, che certamente e ancora molto rudimentale 
e alio stato latente, e la prima proprieta, che del resto in questa 
fase corrisponde gia perfettamente alia definizione degli econo-

56



misti moderni, secondo cui essa consiste nel disporre di forza- 
lavoro altrui».7
Gia a questo punto possiamo notare che Marx oscilla tra due 

posizioni: mentre talvolta annovera la famiglia fra i « presup- 
posti» della storia, in questo passo vede nella ripartizione ine- 
guale del lavoro e nei rapporti che ne conseguono una forma di 
schiavitu latente, addirittura gia l’esplicarsi della espropriazione 
della forza lavoro di un altro soggetto. Cio corrisponde al rico- 
noscere gia in atto la proprieta, come definita modernamente, 
con il conseguente rapporto di alienazione che ne deriva.

« Del resto divisione del lavoro e proprieta privata sono espres- 
sioni identiche ».8

E per Marx inoltre su di esse si basa « il dominio di una classe 
su tutte le altre ».

Da questo sembrerebbe lecito derivare che la divisione del 
lavoro tra uomo e donna genera nella famiglia e quindi nella 
societa una contrapposizione di interessi.

Resterebbe quindi da spiegare il modo di cooperazione o « sta- 
dio sociale » all’interno della famiglia.
Inoltre anche considerando questo modo di divisione un pre- 

supposto, bisognerebbe andare a vedere quali conseguenze com- 
porta nell’ambito dello sviluppo storico e come in esso evolva.

Marx dice: « Questa famiglia diventa piu tardi (...) un rap 
porto subordinato ».9 Da questo deriva che anche l’indagine sulla 
famiglia e sottesa e subordinata a quella dello sviluppo dei rap 
porti di produzione, rispetto a cui e considerata « determinata », 
come la sovrastruttura rispetto alia struttura, la contraddizione 
secondaria rispetto a quella principale.
In questo modo Marx trascura il fatto che la famiglia e stata 

per molto tempo ed e tuttora (malgrado pareri discordi) un mo 
do di produzione e come tale in grado di determinare l’universo 
sociale in cui si inserisce.
II modo di produzione sociale che Marx prende in esame gli 

sembra l’unico: questo ha comportato il ripetersi dell’esclusione 
della donna e del suo campo di azione dall’indagine e dalla con- 
sapevolezza di tutti.

57



La divisione del lavoro tra i sessi, affermata come modello, 
diventa a un certo punto divisione interna al mondo e al modo 
di produzione maschile, dove proletari e capitalisti si contrap- 
pongono.
Ma e proprio dalla divisione « naturale » del lavoro originaria 

che derivano i due diversi modi di produzione: quello sociale 
(maschile) e quello privato (femminile).

La donna, condizione originaria della produzione

A questo punto ci sembra interessante tentare di chiarire e ana- 
lizzare la condizione della donna anche alia luce delle categorie 
economiche di proprieta e di condizione inorganica e naturale 
della produzione impiegate da Marx nelle Forme economiche 
precapitalistiche.
Nella sua disamina l’individuo femmina non viene mai preso 

in considerazione per se stesso, ne nella sua particolare posizione 
nella comunita, ne nella funzione procreativa.
Parlando di « riproduzione degli uomini » Marx si riferisce solo 

alle attivita necessarie per mantenere in vita l’individuo (pro 
duzione), la cui esistenza e da lui presupposta e considerata come 
semplice conseguenza del « processo naturale dei due sessi», 
su cui non indaga oltre.

« Le condizioni originarie della produzione (...) non possono 
originariamente essere esse stesse prodotte »; sono « condizioni 
naturali inorganiche » presupposto naturale dell’esistenza « con 
cui egli [uomo] e in rapporto come con un corpo inorganico 
appartenente a lui ».

« La proprieta e il rapporto [dell’uomo] con i presupposti natu 
rali della sua produzione », essa « e mediata dal fatto che egli 
stesso e membro naturale di una comunita ».

Ma cosa vuol dire membro naturale? Qual e il rapporto con 
la comunita che autorizza la proprieta?
Per poter dedurre questa continuita tra ciascun individuo e il 

gruppo, bisogna credere che non esista frattura dovuta a diffe- 
renza di posizione nel clan. L’esistenza della divisione del lavoro

58



fra i sessi e da Marx affermata, ma definita sbrigativamente 
« divisione naturale del lavoro nella famiglia ». Eppure dob- 
biamo sottolineare come secondo lo stesso autore a differenti 
modi di produzione (che si esplicano nel rapporto degli indi- 
vidui fra loro e con la natura) corrisponda lo sviluppo di « par- 
ticolari forze produttive sia subiettive, che appaiono cioe come 
qualita degli individui, sia obiettive ».12
Cosi dunque a maggior ragione l’originaria e « naturale » divi 

sione del lavoro fra i sessi avra sicuramente dato luogo a modi 
di produzione particolari, accompagnati dallo sviluppo di forze 
produttive, abilita e rapporti diversi.

Ma in quale rapporto si trova la donna con quella proprietd 
che costituisce per Marx l’esistenza « obiettiva » e « subiettiva » 
dell’uomo?
II suo suo status sembra assimilabile a quelle che Marx defini 

sce le condizioni originarie della produzione (cui anche lo schia- 
vo e il servo della gleba vengono associati); condizione naturale 
di esistenza e di riproduzione dell’uomo verso cui egli si pone 
in rapporto di proprieta in quanto condizione obiettiva per la 
soddisfazione dei suoi bisogni.

Alla donna non e mai stata riconosciuta la possibilita attiva 
di determinare e riflettere da se i suoi bisogni. Fin dall’inizio 
la sua condizione biologica viene resa criterio di misura del suo 
destino, cosicche essa in quanto essere sessuato rimane dissociata 
dai presupposti del disporre di se.

Esclusa dalla possibilita di trasformare se stessa mediante l’a- 
zione, mediante la trasformazione delle proprie condizioni di 
vita, dei propri bisogni, viene anche esclusa dal dominio di quella 
condizione di produzione che e costituita dal suo stesso corpo. 
Non e permesso alia donna di disporre della natura che e rap- 
presentata dal suo stesso corpo, di formarla, di trasformarla. 
Esso rimane un pezzo astratto di natura, astratto perche e solo 
cosi come l’uomo lo vede, lo immagina, quando lo utilizza come 
oggetto.

Legato alle leggi biologiche di cui solo l’uomo controlla le 
condizioni culturali in cui divengono operand, il corpo della

59



donna e stato soggiogato come strumento della riproduzione 
della specie.

Consideriamo la definizione marxiana di guerra. Essa « e uno dei 
lavori piu antichi di queste comunita naturali, sia per la difesa 
della proprieta che per la sua acquisizione ».13

Ma la donna non fa la guerra. Logicamente, non avendo pro 
prieta da difendere e con cui identificarsi. Fa parte di cio che viene 
« difeso » o « acquisito ». Non vince ne perde. II suo destino e 
di passare dalla parte del vincitore, insieme col bestiame e la 
terra, come « accessorio organico ».
Per soddisfare il suo bisogno di soprawivenza l’uomo ricerca 

la proprieta sulla terra, per soddisfare il bisogno sessuale e la 
continuazione della specie stabilisce la proprieta sulla donna. 
Entrambe sono ambite conquiste, percio divengono motivo di 
guerra fra proprietari, oppure di scambio. E proprio a questo 
campo di attivita che Marx attribuisce potere individuante ri- 
spetto alia condizione originaria di « animale gregario ».

« L’uomo si isola solo attraverso un processo storico (...) Lo 
scambio stesso e uno dei mezzi principali di questo isolamento. 
Esso rende superfluo il gregarismo e lo dissolve » .4 

Ma come puo « essere » dunque la donna, esclusa da ogni pro 
prieta e dalla dialettica che ne deriva?

Note

1 A. Manoukian, Famiglia e matrimonio nel capitalismo europeo, II Mulino, 
Bologna 1974, p. 8.

2 C. Marx, L’ideologia tedesca, in Opere scelte, Editori Riuniti, Roma 1966, 
p. 241.

3 Ibid., p. 214.
4 Ibid., p. 243.
5 Ibid., pp. 242-243.
6 Ibid., p. 244.
7 Ibid., p. 245.
8 Ibid.
9 Ibid., p. 242.

10 C. Marx, Forme economiche precapitalistiche, Editori Riuniti, Roma 1970, 
p. 89-90.

60



,n Ibid., p. 91.
12 Ibid., p. 98.
13 Ibid., p. 92.
14 Ibid., p. 99.

61



II matrimoilio esogamico e il divieto di incesto

L’elemento costitutivo della famiglia su cui si basa la societa 
di parentela e l’intromissione di una figura paterna nella rela- 
zione madre-bambino. II padre si inserisce a rompere la coe- 
sione della coppia nucleare e stabilisce un controllo su entrambi 
i membri.

Questo dominio si esercita attraverso un triplice dispositivo: 
l’esogamia, che introduce lo scambio delle donne (facendo di 
esse gli oggetti di uno scambio di cui i maschi sono i soggetti); 
la proibizione dell’incesto che separa i figli dalle donne; e l’ini- 
ziazione che, staccato il figlio maschio dalla madre, lo integra 
con una rinascita simbolica nella societa dei padri, i quali, ponen- 
dosi come terzi, mediatori e dominatori, impongono il loro 
potere.
Nel suo libro L’irruzione della morale sessuale coercitiva W. 

Reich traccia un modello di evoluzione dallo stadio piu primi- 
tivo dell’orda endogamica verso la tribu esogamica, in cui cerca 
di render conto dell’insorgere delle consuetudini e dei tabu piu 
significativi, primo fra tutti quello universale dell’incesto.
I giovani maschi del clan dediti alia caccia vagavano nella 

boscaglia in cerca di preda, costretti a vivere castamente per lun- 
ghi periodi. In quell’errare venivano a contatto con altri inse- 
diamenti di clan, con i quali, « pungolati particolarmente dalla 
lunga astinenza sessuale », si scontravano. Se riuscivano a vin- 
cere riducevano in schiavitu gli uomini, vietavano loro l’am- 
plesso con le sorelle-mogli che rapivano.
Con l’aumentare del numero delle persone e delle migrazioni, 

questi eventi sarebbero diventati piu frequenti, inducendo la 
paura e quindi la necessita di riunirsi e trovare un’intesa fra 
i clan, regolamentando cio che ormai era divenuto consuetu- 
dine: il ratto delle donne e l’imposizione di tributi ai loro fra- 
telli-mariti vinti.
Cosl piu orde (clan) familiari, originariamente endogamici, si 

uniscono a formare una tribu, stabilendo reciprocamente la rinun-

II

63



cia ad avere rapporti sessuali con donne consanguinee (tabu del- 
l’incesto), a favore di membri di altri gruppi (matrimonio eso- 
gamico), unitamente all’impegno di prowedere ai bisogni eco- 
nomici dello sposo (beni dotali).

Vediamo dunque come per Reich il sorgere della societa sia 
un patto stabilito fra uomini, basato sulla ratifica e interiorizza- 
zione della legge del piu forte e sulla oggettivazione dell’intera 
umanita femminile e dei rapporti con essa.

Le donne sono il primo mezzo di scambio per la non-ostilita 
fra clan, l’unico strumento per stabilire legami di pace: gli uomi 
ni, i principali addetti alia guerra, riconoscono che la risoluzione 
per la soprawivenza non sta tanto nelle armi e nella violenza, 
quanto nei legami pacifici che si instaurano con lo scambio delle 
donne.

« II gioco sapiente degli scambi consiste in un insieme, molto 
complesso, di manovre, consce e inconsce, per ottenere assicu- 
razioni e prevenire rischi, tanto sul terreno delle alleanze che su 
quello delle rivalita ».* Questa alleanza converte gli estranei in 
congiunti, gli awersari in potenziali compagni, ha cioe come 
effetto il prodursi di un legame sociale.

« La relazione sociale di scambio che costituisce il matrimonio 
non si stabilisce infatti tra un uomo e una donna, che debbono 
e ricevono ciascuno qualche cosa; si stabilisce fra i due gruppi 
di uomini, e la donna vi figura come uno degli oggetti di scam 
bio ».2

« II simile, l’altro con cui si stabiliscono relazioni reciproche 
e sempre per il maschio un individuo maschio. Lo scambio e un 
sacrificio fra uomini. La sposa e un oggetto sacrificale ».

Sebbene Reich tenda a minimizzarne le conseguenze, il tabu 
dell’incesto e stato il primo atto repressivo che la societa ha com- 
piuto per salvare se stessa, cioe per creare alleanze attraverso 
i legami di parentela che si instauravano fra le famiglie, e questa 
proibizione e servita da modello a tutte le interdizioni che le 
societa hanno stabilito nel corso della loro storia.

« Nel divieto dell’incesto si vieta di far coincidere in pieno il 
legame naturale di parentela con il legame simbolico di impa-

64



rentamento dato dal matrimonio; si vieta dunque la coincidenza 
fra i due assi: natura e cultura».4
Nel suo Le strutture elementari della parentela Levi-Strauss 

si sofferma a considerare questo evento storico, fondamentale 
per la storia dell’umanita in quanto in esso vede un anello di 
transizione tra un ipotetico stadio naturale e la societa.
Come ogni fenomeno naturale ha il carattere dell’universalita; 

d’altronde la variability del contenuto della prescrizione (esten- 
sione del divieto) ne manifesta il carattere relativo e l’origine 
culturale. E sempre la societa che stabilisce quali unioni sono 
incestuose, ed e evidente che queste proibizioni si basano non 
tanto sul pericolo di consanguineita quanto su delle norme.
Proibizione dell’incesto e relativa esogamia presentano carat- 

teri assai diversi a seconda dei luoghi e delle popolazioni: un 
legame che presso alcuni sarebbe punito come trasgressione, e 
invece presso altri ammesso. La severita stessa del divieto e 
variabile: presso gli abitanti delle isole Trobriande « l’incesto 
con la madre e considerato un atto veramente orribile, ma, sia 
attraverso il meccanismo a favore del quale funziona, sia per il 
modo in cui e concepito, questo tabu differisce essenzialmente 
da quello che incombe sul fratello e sulla sorella ».5

Se passassimo in rassegna i diversi modi in cui la proibizione 
e applicata, le condanne e le sanzioni per i trasgressori, otter- 
remmo una scala al cui culmine c’e la gravita delPunione fra 
madre e figlio, e alia base quella fra padre e figlia (non infre- 
quente anche nella nostra cronaca e la notizia che un padre ha 
cercato di sedurre la figlia). £ dato desumere che la proibizione 
dell’incesto non ha lo stesso rigore per gli uomini come per le 
donne. Questa, come tutte le regole, finisce per sancire una diffe- 
renza, ha un carattere discriminatorio e gerarchico che riflette 
la situazione asimmetrica dell’uomo e della donna.

Anche l’obbligo all’esogamia e relativo; considerazioni di oppor 
tunity guidano il comportamento; ed esistono percio unioni pre- 
ferenziali: es. matrimonio fra cugini incrociati; e ancor oggi 
unioni con individui appartenenti a una classe, una razza o un 
gruppo estraneo sono considerati disdicevoli dalla societa.

3 65



Queste regole, dice Levi-Strauss, attinenti a manifestazioni che 
riguardano la natura istintuale, animale dell’uomo, rappresen- 
tano una invasione della cultura nel campo del naturale, hanno 
un carattere sociale e presociale insieme.
II divieto di incesto e una regola di reciprocita e trova la sua 

collocazione in quella struttura fondamentale della vita primitiva 
che e lo scambio, « fatto sociale totale » (Mauss). Ciascun uomo 
rinuncia ad accedere a un certo gruppo di donne e con cio stesso 
le rende disponibili ad altri; i quali a loro volta avendo com- 
piuto la stessa rinuncia ne rendono disponibili altre per lui.

Ma questo e possibile in quanto le donne, considerate proprieta 
dei fratelli-mariti devono subire la regola dello « sposarsi fuori » 
senza alcuna possibility di scelta da parte loro.

Levi-Strauss a un certo punto si lascia andare a supporre che 
a priori avrebbero potuto anche essere gli uomini a essere scam- 
biati. Ma cio non e, nemmeno in linea di principio, vero; solo 
la circolazione delle donne, in quanto dotate di capacita pro- 
creativa, serve a rafforzare il sociale; creando legami di sangue 
i rapporti di parentela si intrecciano.
Infatti Levi-Strauss dice che le donne costituiscono in quanto 

oggetti di scambio, il « bene per eccellenza » e soprattutto sono 
« lo stimolo naturale del solo istinto la cui soddisfazione possa 
essere differita, e di conseguenza, il solo per cui, all’atto dello 
scambio, grazie alia percezione della reciprocita, possa operarsi 
quella trasformazione dallo stimolo al segno che, definendo in 
tal modo il passaggio dalla natura alia cultura, pud svilupparsi 
come istituzione ».
Nota l’antropologa Ida Magli nella sua riflessione sul signifi- 

cato culturale delle strutture di parentela: « £  abbastanza sin- 
tomatico dover cominciare a parlare della storia culturale della 
donna riferendosi subito alia sua funzione sessuale, ma sembra 
che tale storia cominci proprio di l i ».

« Sembra che nonostante tutto, alia radice prima della condi 
zione della donna sia da riconoscersi una prevalenza della solle- 
citazione sessuale del maschio ».

Ma fondare la societa sullo scambio delle donne significa porre

66



l’oggettivazione della donna, il suo essere istituita come « bene », 
«prodotto rarificato», come presupposto del vivere umano e 
sociale.

« Le donne non devono ricevere il loro uso sociale sulla base 
della loro riproduzione naturale (...) la proibizione dell’incesto 
ha innanzi tutto lo scopo di ’’congelare” le donne nel seno della 
famiglia, affinche la ripartizione delle donne, o la competizione 
per le donne, awenga nel gruppo e sotto il controllo del gruppo, 
e non in regime privato » .9

L’assenza delle donne dal contratto sociale induce a considerare 
la loro subordinazione come un fenomeno di natura, autorizzando 
a considerarle come merci destinate a essere suddivise e fatte 
circolare nel corpo sociale per soddisfare i bisogni espressi dagli 
uomini.
Ma la « rarita » puo essere attribuita alle donne, definite in 

quanto merci, « a condizione pero di assimilare, dal punto di 
vista antropologico, la societa alia parentela, cosi come si assi- 
mila, in economia, la societa al mercato ».10

Sia nel caso della parantela che in quello del mercato, prendere 
la rarita come un dato significa isolarla dal contesto di fenomeni 
sociali in relazione a cui si determina, senza comprendere che 
essa e invece un « prodotto », cioe conseguenza dell’azione dei 
gruppi, e non di quella che Levi-Strauss presenta come la « ten 
denza naturale alia poligamia » insita negli uomini.

« Tutte le clausole negative della proibizione hanno una con- 
tropartita. La proibizione equivale a un obbligo e la rinuncia 
apre la strada a una rivendicazione ».n Ma una rivendicazione 
di chi? A vantaggio di chi?

L’interdizione dell’incesto stabilisce chi ha il diritto di donare 
e di ricevere, di chiedere e di offrire, enuncia le regole del gioco 
e della comunicazione e stabilisce quali sono i contraenti.

Lo scambio delle donne produce legami sociali.
II compiersi di questo rituale, la sua capacita di definizione 

culturale, implicano l’awenuta emergenza di un pensiero simbo- 
lico, di un linguaggio comune che stabilisce una frattura con 
la natura. « L’emergere del pensiero simbolico doveva esigere

67



che, come le parole, anche le donne fossero cose che vengono 
scambiate ».12

Le donne costituiscono gli elementi lessicali originali del di- 
scorso sociale; cooptate nella logica dei sostituti, dei valori, per 
assurgere, nel clivaggio fra natura e cultura, a funzione di 
« segno ».
II divieto d’incesto all’interno dell’associazione esogamica, espri- 

me i termini della reciprocita: gli uomini sono stabiliti nella 
loro posizione di contraenti, di autori dei legami sociali che, 
responsabili del gruppo, ne assicurano la continuita; le donne, 
oggetto dell’interdetto, entrano a far parte del « novero delle 
prestazioni reciproche », escluse da ogni rapporto di reciprocita, 
sono convertite in beni, emblemi della posizione dell’uomo, senza 
possibilita di partecipare alio scambio sociale.

Questa reificazione e, a nostro modo di vedere, il problema 
nodale. Su di essa ne Reich ne l’antropologia culturale in genere 
sembrano essersi soffermati.

Ogni discorso sulla donna che tenti di giungere alle radici 
della sua inferiorizzazione deve confrontarsi con questa questione, 
piuttosto che fondarvi le proprie evidenze; e tenerne presenti le 
conseguenze sul piano della definizione dei valori e delle strut- 
ture psichiche.

La proibizione deH’incesto « da un lato corregge, in teoria,
10 squilibrio derivante dalla distribuzione della derrata, che si 
suppone rara, rappresentata dalle donne: serve cioe da stru- 
mento di una razionalita che si sostituisce alle volonta indivi- 
duali mutevoli. Dall’altro consacra ed esprime la dissimmetria 
sociale dei due sessi (...) Se la proibizione dell’incesto segna il 
passaggio dalla natura alia cultura, si tratta di un passaggio 
dallo stato in cui vi era equivalenza fra il mondo femminile e
11 maschile ad uno in cui quest’ultimo ha la precedenza sul primo, 
attribuendo un segno positivo a tutto quanto include ed uno 
negativo a tutto quanto ne rimane al di fuori. (...) Ha per effetto 
uno sdoppiamento delle relazioni: di reciprocita sul modello 
dell’esogamia, per gli uomini; di subordinazione, per le donne. 
Dove la seconda e condizione della prima »-1

68



Fra natura e cultura

La divisione del lavoro fra i sessi si presenta come un dato 
universale, rispetto al quale solo alcuni studiosi hanno tentato 
di andare oltre la defini2ione di dato naturale.

E anche questi non spiegano in genere perche a una situazione 
di dipendenza reciproca e cooperazione abbia fatto riscontro l’in- 
staurarsi della donna come bene indispensabile, oggetto di scam- 
bio invece che soggetto, e la sua esclusione dalla gestione della 
societa e del potere.

A detta di tutti gli studiosi l’importanza del matrimonio e piu 
economica che sessuale, in quanto, se per la soddisfazione dei 
bisogni sessuali e prevista la possibilita di rapporti liberi fuori 
della famiglia, per quanto riguarda gli altri bisogni essenziali 
della soprawivenza (mangiare, abitare ecc.) Tunica possibilita 
di soddisfacimento e nella cooperazione coniugale.
Per dimostrare cio, Levi-Strauss cita il caso del celibe che in 

tutte le societa primitive affamato e malridotto, mena una vita 
misera e infelice ed e visto con sospetto come un antisociale. 
« Sarebbe rimasto digiuno se, di tanto in tanto, un parente non 
gli avesse posto vicino un po’ di cibo » .14

A noi questo non sembra affatto « naturale », in quanto non 
si capisce che cosa impedisse a una persona adulta di andare a 
cercarsi il cibo di cui ha bisogno, anche senza una collaboratrice.

Evidentemente esiste una norma; un divieto agisce a impe- 
dire alTindividuo di funzionare al di fuori della struttura prevista.

La societa si fonda sul matrimonio; la famiglia si fonda sulla 
divisione del lavoro.
Chi e deviante metre in pericolo tutta Torganizzazione sociale, 

quindi non deve poter esistere.

« L’uomo e la donna non solo non hanno la stessa specializza- 
zione tecnica e percio dipendono Tuno dalTaltro per la fabbri- 
cazione degli oggetti necessari ai compiti quotidiani, ma si dedi- 
cano alia produzione di diversi tipi di viveri. La completezza 
e la regolarita delTalimentazione ne dipendono »,15

Levi-Strauss fa derivare da questa situazione il fatto che le donne

69



costituiscono il « bene per eccellenza». Ed e in quanto bene 
essenziale che il gruppo afferma su di esse, come sugli altri beni, 
il diritto di controllo e di gestione. Senza questa gestione collet- 
tiva —  afferma Levi-Strauss —  si verrebbero a creare squilibri 
e privilegi all’interno dei gruppi consanguinei.

Questo spiegherebbe l’origine e la funzione della proibizione 
dell’incesto, con la quale si « rifiuta di sanzionare l’ineguaglianza 
naturale della distribuzione dei sessi in seno alia famiglia e sta- 
bilisce la liberta di accesso alle donne del gruppo da parte di 
tutti gli individui ».16
Cosi tutti gli uomini diventano uguali (tranne il capo con 

diritto alia poligamia) nella competizione per tutte le donne.
« La proibizione dell’incesto sta contemporaneamente sulla 

soglia della cultura e dentro la cultura, anzi e la cultura stessa».17
Ma questo equivale a presupporre e respingere nell’ambito 

della « natura » la reificazione della donna, l’intera questione 
della divisione del lavoro e della gerarchia.

Le caratteristiche che secondo Levi-Strauss fanno del divieto 
d’incesto questa specie di elemento di transizione, a cavallo tra 
natura e cultura sono: l’esser norma e avere contemporanea 
mente carattere universale. Ma a buon diritto possiamo attribuire 
questi stessi caratteri anche alia divisione del lavoro fra i sessi. 
Essa e una regola: « fatto che non richiede dimostrazione » in 
quanto il contenuto della prescrizione e variabile; ma questa 
divisione « e sempre presente in qualsiasi gruppo sociale», 
quindi possiamo considerarla universale.
Percio ci sembra che eventualmente potrebbe essere questa la 

categoria assunta come fondante la cultura e la societa.
In effetti nel posteriore saggio sulla famiglia contenuto in 

Razza e storia, Levi-Strauss riprende in esame questo problema, 
prospettando la possibilita che la divisione del lavoro tra i sessi 
si sia determinata piu per ragioni di carattere culturale che na 
turale.
Pero questo intervento della cultura e riconosciuto solo per cio 

che riguarda il modo in cui i diversi compiti sono attribuiti 
all’uno o all’altro dei due sessi, « irrilevante sul piano della ne-

70



cessita naturale »; mentre il fatto che la divisione esista e con- 
siderato « misteriosamente necessario », cioe sottratto all’influen- 
za di fattori culturali.

Da quale genere di considerazioni egli tragga questa miste- 
riosa certezza non lo riusciamo a capire. Invece ci sembra che 
anche questa « necessita » abbia luogo nella societa, proprio come 
elemento di fondazione del matrimonio e della « cooperazione 
coniugale ».

La divisione del lavoro fra i sessi e rigida: i compiti che sono 
prescritti a un gruppo sono vietati all’altro. Per ciascun sesso 
sono previsti costumi e comportamenti specifici, precisamente 
differenziati per rinforzare la separazione.

« La divisione del lavoro si riduce a un espediente per istituire 
uno stato di reciproca dipendenza fra i sessi»,18

Ma se questo e vero sul piano materiale, non e assolutamente 
cio che e awenuto sul piano della definizione del rapporto 
fra i sessi, dove si e istituita la unilaterale dipendenza di uno 
dall’altro, al di fuori dalla reciprocity e dallo « scambio ».

La divisione sessuale del lavoro

Esaminando le societa arcaiche gli autori sono d’accordo nel- 
l’attribuire un’importanza fondamentale alle attivita che venivano 
svolte dalle donne.

La ricerca e la distribuzione del cibo hanno sempre rivestito 
grande interesse nelle societa umane. Mentre fra i primati que- 
ste attivita hanno ancora un carattere fondamentalmente indi 
viduate, le collettivita umane si sono evolute stabilendo una col- 
laborazione anche su questo piano.

Da questo punto di vista la storia umana puo essere distinta 
in due periodi fondamentali: il periodo della raccolta del cibo 
in cui la soprawivenza si basava su cio che la natura offriva, 
piu o meno manipolato, e il periodo relativamente recente della 
produzione del cibo che inizia con la scoperta dell’agricoltura 
e dell’allevamento del bestiame.
Nell’epoca della raccolta del cibo pare universalmente acqui-



sito che la divisione del lavoro era relativamente semplice, anche 
se molto netta e precisa.
Gli uomini spesso abbandonavano le abitazioni per lunghi 

periodi per dedicarsi alia caccia; mentre le donne in compagnia 
dei bambini si dedicavano alia raccolta di frutta, erbe e bacche 
nei pressi dell’accampamento. Per aiutarsi in questo lavoro si 
servivano di un bastoncino, utensile fondamentale e quasi appen- 
dice indispensabile della donna primitiva. Con questo scavavano 
le radici, rimuovevano il muschio e il fogliame in cerca di uova 
di animali selvatici e si aiutavano nella caccia di bestiole che 
era a loro riservata.
Pare certo che da questa attivita femminile si sia evoluta poi 

l’agricoltura.
Intanto dedicandosi costantemente alia raccolta di vegetali, le 

donne impararono a conoscerne le proprieta; e inoltre dovendo 
passare molto del loro tempo a scavare la terra in cerca di tuberi 
e radici, finivano per dissodarla e arricchirla rendendola piu 
fertile. Col passare del tempo avranno imparato a estirpare le 
erbacce e proteggere le piante piu desiderabili e inline anche 
a seminare.
Anche l’addomesticamento degli animali pare che sia stato 

iniziato dalle donne, le quali, abituate ad allevare i bambini, 
non ebbero diflicolta ad adottare i cuccioli ritrovati senza aiuto.

Levi-Strauss descrivendo la vita degli Indiani Nambikwara nota 
quanta tenerezza venga riservata a questi piccoli animali (scim- 
mie, cani, galline ecc.) integrati a tutti gli effetti nella comunita 
di donne e bambini (nemmeno la terminologia distingue esat- 
tamente il cucciolo dal bimbo).
Ci sembra interessante rilevare che presso gli Indiani Nambik 

wara l’amore per queste bestie non e affatto connesso a una 
funzione utilitaria: infatti non vengono mangiate —  ne usate 
per altri scopi —  neppure le uova delle galline, che sono alle- 
vate esclusivamente per diletto, come compagne di gioco e pia- 
cevole diversivo. (Gli animali di cui ancor oggi le donne amano 
circondarsi nelle case hanno dunque un’origine tanto remota?).

Un argomento su cui si incontrano giudizi discordi da parte

72



degli studiosi e a chi fosse affidata la gestione della collettivita 
e quale posto aH’interno di essa fosse assegnato a ciascuno dei 
due sessi.
£ chiaro che data la diversita di attivita e dello spazio entro 

cui si svolgevano, ogni individuo oltre che alia famiglia parte- 
cipava per cosi dire a una comunita composta dagli altri membri 
del suo sesso, e nel caso delle donne anche dai bambini.

Evelyn Reed ritiene che sia stata la collettivita delle donne, 
piu stabile e su cui fondamentalmente gravitava il peso della 
« casa », a inventare nuove tecniche e attivita artigianali. Pre- 
parare e conservare il cibo era loro compito: cucinare impli- 
cava la scoperta delle proprieta del calore, con cui si riuscivano 
anche a essiccare sia i vegetali che gli animali; la conservazione 
creava anche la necessita di recipienti, e granai e altri luoghi 
adatti a proteggere le scorte dagli animali; tutto cio avrebbe sti- 
molato la formazione di nuove capacita e l’invenzione di nuove 
tecniche. Anche la concia delle pelli (il raschietto e un altro 
utensile costantemente attribuito alle donne), l’intrecciare corde, 
il costruire case e ripari, come il trasportare acqua e altri mate 
rial  ̂ erano attivita femminili.
Presso i nomadi Nambikwara quando l’accampamento si sposta 

e la donna che « porta validamente la pesante gerla contenente 
le prowiste e le ricchezze di tutta la famiglia e il fascio di 
frecce, mentre il marito cammina in testa con l’arco e una o due 
frecce, lo spiedo di legno o il bastone da scavo ».19 Oltre a cio 
la donna porta in braccio anche i bambini e gli animali non 
ancora in grado di camminare.

Secondo la Reed, nello svolgere tutte queste attivita le donne 
si uniscono e collaborano elevando « il genere umano dal regno 
animale ». Anche il linguaggio si sarebbe sviluppato dalla neces 
sita di collaborazione e di denominare i vari oggetti e sostanze.

La fondazione e il consolidamento del collettivo umano e il 
relativo superamento dell’individualismo animale deriverebbero 
quindi, secondo questa studiosa, fondamentalmente dalle attivita 
femminili, mentre la caccia avrebbe relegato l’uomo in un ruolo 
di secondo piano. Le battute di caccia infatti lo tenevano lontano

73



dalla comunita, lo costringevano a lunghe ore di silenzio e di 
appostamenti spesso infruttuosi, da cui ritornava sfinito e spesso 
a mani vuote, costretto a far affidamento per ristorarsi sulle 
prowiste procurate dalla moglie.

Da questa situazione E. Reed arriva a dedurre una specie di 
leadership sociale delle donne in questo tipo di societa. Una 
posizione preminente sarebbe loro riservata anche in relazione 
alia loro capacita procreativa, prestigioso segno di predilezione 
da parte della natura.

« II fatto decisivo per la specie umana fu che la maternita 
implicava lavoro e fu proprio con la fusione della maternita e 
del lavoro che fu fondato il primo sistema sociale.

Sono state le madri che per prime hanno iniziato a lavorare 
e col lavoro e iniziato il cammino dell’umanita ».20

L’importanza preponderate del lavoro femminile e ampia- 
mente testimoniata, e sarebbe quindi lecito aspettarsi che essa 
venisse riconosciuta e ratificata da una preminenza sul piano 
sociale e organizzativo. Ma sembra che per lo piu le cose siano 
andate diversamente. (Del resto in tutte le epoche storiche il 
prestigio e il potere sono stati legati a tutt’altro che alia utilita 
sociale!).

Riprendendo l’esempio dei Nambikwara del Mato Grosso, Levi- 
Strauss racconta: « La divisione sessuale del lavoro attribuisce 
alia donna una funzione capitale, poiche la vita familiare poggia 
in larga misura (forse nella piu larga) sulla raccolta e sulla 
raccattatura femminili, benche quest’ultima rappresenti un tipo 
inferiore di attivita. La vita ideale e intesa sul modello della 
produzione agricola o della caccia. (...) Parallelamente la donna 
e considerata come un bene tenero e prezioso, ma di secondo 
ordine. II linguaggio che le e abituale la separa dagli uomini 
e la unisce ai bambini (...); questa assimilazione si prolunga 
anche nel pensiero metafisico e su questo ultimo piano, la discri- 
minazione fra i sessi raggiunge proporzioni di cui gli atteggia- 
menti psicologici sono soltanto un indizio irrisorio. £  buona 
norma, fra gli uomini, parlare delle donne con una specie di 
benevolenza impietosa e, nelle conversazioni fra gruppi sessuali,

74



rivolgersi loro con un’indulgenza un po’ canzonatoria. (...) I bam 
bini non sanno, io so, le donne non sanno».21

Anche l’importanza della funzione procreativa femminile e, 
contro ogni evidenza, minimizzata e sminuita per attribuirne 
invece l’attivita fondamentale al maschio: « Pare che lo sperma 
si coaguli nella matrice e formi progressivamente il bambino. 
Solo l’uomo avrebbe funzione positiva mentre la donna sarebbe 
ridotta a un semplice ricettacolo. Eppure la donna viene resa 
responsabile della sterilita, sia che quest’ultima venga attri- 
buita a una particolare condizione, sia che venga attribuita al- 
l’eta »,22

Dalle decisioni riguardanti l’insieme del gruppo e dalla vita 
sociale in genere, poi, le donne sono del tutto escluse: « Ogni 
banda riconosce la direzione di un capo, costui comanda il grup 
po, o piu esattamente l’insieme degli uomini adulti che sono i 
suoi ’’compagni”; essi si incaricano di far rispettare le consegne 
alle loro mogli ».*
Insomma da queste e da altre testimonianze vediamo come lo 

status di esclusione e di inferiority della donna fosse gia stabilito " 
presso questi popoli primitivi.

E ben vero che queste societa che ci ostiniamo a considerare 
« primitive » sono pur tuttavia nostre contemporanee, e, seppur 
molto diverse dalle nostre, risultato anch’esse di una lunga evo- 
luzione. E quindi pretendere di assumerle a paradigma di uno 
stato « selvaggio » dell’umanita e un’operazione arbitraria e che 
comporta molti rischi.

E non meno vero, tuttavia, che e un’esigenza ineliminabile della 
nostra coscienza e della nostra storia quella di interrogarci sulle 
origini di certi comportamenti e istituti e cercare di compren- 
derne le modalita di sviluppo e le motivazioni.
In questo tentativo di ricostruzione di un passato ormai perduto 

possiamo rivolgerci anche ai ritrovamenti archeologici; ma essi, 
malgrado i nuovi mezzi a disposizione per determinarne l’anti- 
chita, assai poco riescono a dirci sulle tecniche e sulla organizza- 
zione in cui venivano utilizzati.

Forse anche alia imprecisione delle fonti a cui siamo costretti

75



a fare riferimento si puo addebitare dunque la grande varieta 
delle ipotesi sulle origini.

Una assai lontana da quella riferita della Reed e che attribuisce 
a gruppi di maschi il merito esclusivo della spinta all’evoluzione 
e quella di Serge Moscovici.

Secondo quest’autore, motore determinante di ogni trasforma- 
zione biologica e sociale e stata la caccta. Essa e la grande ed 
esclusiva generatrice di cpizlYhomo che si autodefinira sapiens; 
« cinegetizzazione » e chiamato il suo processo di individuazione. 
« Gli uomini sono divenuti tali preparandosi ad assolvere il loro 
compito di cacciatori »,24
Nelle societa di affiliazione dei primati, i maschi in soprannu- 

mero rispetto a quelli destinati alia riproduzione, vengono sospinti 
ai margini della collettivita, dove vivono, isolati o in gruppi mo- 
nosessuali, esclusi da molte delle forme di transizione regolare 
con il gruppo centrale. Nella gerarchia occupano una posizione 
subordinata; da cui deriva, oltre alio svantaggio nell’accesso 
alle femmine, anche l’obbligo di tenersi lontani dalle localita 
piu ricche di cibo.

Sarebbero proprio questi gruppi emarginati, meno integrati nei 
comportamenti e nelle attivita del ciclo normale e quindi meno 
specializzati, ad assumere piu facilmente « comportamenti inven- 
tivi».
Cio unito alia grande mobilita, alia necessita di trovare nuove 

fonti di soprawivenza e di sfuggire le tensioni interne alia col 
lettivita, li avrebbe sospinti ad abbandonare 1’esistenza arboricola 
per esplorare nuove possibility nei territori contigui alia foresta. 
Dalla raccolta di vegetali si passa a quella di animali; e 1’attivita 
predatoria, prima complementare, diviene la fonte fondamentale 
di soprawivenza. A questo corrisponde la progressiva avanzata 
verso regioni piu fredde.
Col complicarsi delle abilita e delle trasformazioni si passa 

dalla predazione alia caccia vera e propria, che richiede la coo- 
perazione; essa si configurerebbe cioe come la prima forma di 
produzione sociale.

« La socializzazione generale delle azioni e la loro articolazione

76



unitaria, procedono parallelamente a una continua attenzione 
dedicata alle qualita intellettuali e fisiche dei partecipanti ».25 
Le femmine intanto, dice Moscovici, perseverano nella dire- 

zione tradizionale. (Come? dove? nella savana o sono rimaste 
nella foresta?).

Questa non e semplicemente divisione del lavoro, ma l’instau- 
rarsi di due diverse modalita di inserzione nel ciclo naturale, 
« come avverrebbe nel caso di due specie affini ». « La distanza 
che separa il cacciatore dalla sua compagna che raccoglie e perlu- 
stra e paragonabile a quella che separa una specie umana da una 
protoumana o non umana. La separazione fra i sessi delle risorse 
e delle facolta rispettive indica la separazione tra due codici 
della realta, due lingue diverse (...) Essa non stabilisce soltanto 
una comunicazione difficile, bensi una incomunicabilita dure- 
vole » ̂
Uomo e donna sono definiti membri appartenenti a una diversa 

« categoria naturale » nella quale si trovano inseriti fin dalla 
nascita e a cui vengono assimilati attraverso una specifica ini- 
ziazione.

« La riproduzione degli individui dotati delle loro tecniche e 
dei loro eventuali artefatti e la riproduzione della relazione esi- 
stente tra due gruppi, fra l’uomo e la donna, fra chi pratica la 
caccia e chi la raccolta, essendo ciascuno situato all’interno del 
sistema coerente che forma unitamente alle potenze materiali 
rispettive, in considerazione della costituzione e del dinamismo 
che hanno provocato la loro riunione distinta »T  

Questa tesi, come del resto anche quelle altre che Elaine Mor 
gan nel suo libro he origini della donna denomina ironicamente 
« tarzaniane », sebbene per certi versi suggestiva e convincente 
ci sembra troppo unilaterale, e dimostra quanto il suo autore 
abbia trascurato le potenzialita di sviluppo e arricchimento 
derivabili dalla raccolta, che la Reed altrettanto unilateralmente 
ha messo in luce.

Secondo Moscovici la posizione eretta, la mano, il linguaggio, 
la collaborazione hanno potuto emergere soltanto dall’esercizio 
della predazione e della caccia.

77



Raccolta e perlustrazione sono viste in modo del tutto statico, 
« attivita essenzialmente passive » (strana definizione, ma inequi- 
vocabilmente simile alle attribuzioni del « femminile »...) che 
non richiedono conoscenze o abilita, ne strumenti ne collabora- 
zione.
Ad esse si contrappone la predazione che e invece «attiva», 

esige astuzia, capacita di previsione, forza e destrezza: « La pre 
dazione offriva possibility piu grandi a condizioni di divenire i 
piu abili predatori ».28
Ma anche la raccolta di vegetali offriva grandi possibility a 

chi migliorava la propria tecnica e le proprie conoscenze. L’agri- 
coltura ne e la prova. Anche per le piante « l’osservazione siste- 
matica dei comportamenti» e cosa importante. E cosi la neces 
sity di denominare e di scambiarsi le informazioni.
Insomma non mi sembra proprio che si possa essere cosi sicuri 

come Moscovici che « il cervello umano e figlio della mano 
deiruomo [maschio] e soprattutto figlio della caccia».29

L’istituzione della parentela

A partire da un certo momento « la riproduzione diviene un’in- 
venzione ».
Non sono del tutto convinta dell’esattezza e financo della pos 

sibility di fare una simile affermazione. Essa sembra proporre 
e ipostatizzare una separazione di « natura » e « cultura », che 
divengono cosi realtd, momenti distinti della storia, invece che 
categorie interpretative di nostra utilita. La « natura » non esiste 
prima o  fuori della « cultura », la quale anch’essa fa parte della 
natura umana. O scimmiesca se si tratta di scimmie.
Cosi sembrerebbe verosimile aspettarsi che prima di una « in- 

venzione » ce ne sia stata un’altra, per quanto diversa e caratte- 
rizzata da maggior meccanicita e un minor grado di comples- 
sita simbolica. La tendenza a presupporre caos, disordine, e pura 
assenza prima o fuori deirordinamento che si sta prendendo in 
considerazione, e indice di una visione etnocentrica, statica e 
non organica delle strutture della realta.

78



Per Moscovici questo momento di passaggio sembra essere 
quello in cui la collettivita si organizza invece che in funzione 
della raccolta, in funzione della cattura di selvaggina.
II nuovo « sistema uomo-materia» dapprima affiancatosi al- 

l’antico, dice Moscovici, lo supera (come?). Questi sistemi dopo 
essersi diversificati si concentrano, pur restando separati, all’in- 
terno della stessa societa, permettendo cosl di moltiplicarne le 
risorse e di attenuare le tensioni provocate dalla densita demo- 
grafica.
Gia presso i primati superiori si puo osservare un’articolazione 

sociale che rende necessari ruoli e atteggiamenti diversificati, a 
cui corrispondono diversi sviluppi delle qualita biopsichiche. 
La riproduzione sociale non si identifica tout court con ripro- 
duzione naturale. « Ciascun gruppo, per conservare e completare 
lo spettro delle sue qualita particolari, e obbligato a riprodurle 
separatamente ».30 Anche la separazione della caccia dalla rac 
colta ha comportato che gli individui che a una di queste atti- 
vita si dovevano dedicare venissero formati, socializzati diversa- 
mente, in maniera adeguata ai futuri compiti. Se per la raccolta 
la preparazione e molto rudimentale e rapida, al maschio che 
dovra dedicarsi alia caccia e invece necessaria una lunga e com- 
plessa iniziazione, con esercizi regolari per sviluppare le capacita 
fisiche e mentali. A questa iniziazione viene introdotto da altri 
uomini, in genere piu anziani (padri), che hanno interesse a 
garantirsi la sua fiducia e collaborazione.

Moscovici vede la parentela, cioe il sistema di rapporti sociali 
fondati sul matrimonio e sulla famiglia, come istituita in fun 
zione dei rapporti che si vengono a creare con lo sviluppo della 
caccia.

Abbiamo visto che la divisione tra caccia e raccolta trasforma 
la distinzione dei sessi in differenza in relazione al mondo mate- 
riale, differenza di forza lavoro e di rapporti sociali.

Secondo il Moscovici e proprio in questo rinsaldarsi dei rapporti 
tra gli uomini (che costituisce una sorta di rovesciamento del 
rapporto esistente tra i primati), nello svilupparsi dell’interesse 
e dello scambio tra giovani e maschi adulti promosso dalla cine-



getizzazione, che si attua una rifondazione della unit& costitu- 
tiva della societa.
II sorgere della prima forma di produzione sociale crea un biso- 

gno di collaborazione fra i partecipanti a questa attivita che 
deve venire garantito da varie forme di solidarieta e coesione: 
come lo scambio delle donne produce legami di alleanza fra di- 
versi clan, la famiglia fornisce un’occasione di rapporto e di 
controllo sulle nuove generazioni. Con l’iniziazione il patto di 
solidarieta fra i membri maschili del gruppo assume carattere 
definitivo. « La famiglia non ha potuto comparire prima della 
formazione della collettivita di cacciatori-raccoglitori».31

La stabilizzazione della coppia riproduttiva, corrisponde alia 
nuova esigenza di instaurare qualcosa di analogo alia coppia nu- 
cleare (madre-figlio) fra l’uomo e il ragazzo: « La paternita rap- 
presenta la diffusione dell’autorita dei maschi entro un campo 
che prima era appannaggio esclusivo del sesso femminile e il 
mantenimento dei ragazzi, al pari delle ragazze, nel gruppo 
riproduttivo, con la conseguenza che il padre viene ad arrogarsi 
un diritto particolare su di essi ».32

Mentre l’unita madre-figli si forma immediatamente come pro- 
lungamento di un rapporto biologico, il rapporto del padre con 
il giovane per realizzarsi richiede la mediazione della madre; il 
padre deve mantenersi vicino a lei per restare in contatto con 
il figlio, ma al fine di far valere la sua alleanza con lui finisce per 
negarla, escluderla, per introdurre il figlio in un universo dove 
solo cio che si definisce come maschile ha luogo.
Per Moscovici dunque l’affiliazione si tramuta in parentela e 

« alia discendenza materna si aggiunge o si sostituisce quella 
paterna e la societa basata sulla parentela si pone immediata 
mente come societa paterna ».33

A questo punto sembra necessaria una precisazione. Le societa 
cosiddette arcaiche di cui abbiamo testimonianza sono tutte o 
quasi basate sulla parentela. Pero in molte di esse il tramite 
riconosciuto di questa parentela e solo la donna: nelle societa 
matrilineari infatti e solo il rapporto con la madre che definisce 
la consanguineita e quindi l’appartenenza al clan, mentre la

80



partecipazione del padre alia procreazione non e riconosciuta.
Da questo pero non si puo dedurre, come spesso e stato fatto, 

un privilegio o una preminenza sociale della donna, l’esistenza 
cioe di un matriarcato: anzi vedremo che anche in questa societa 
esistono molte forme di discriminazione nei confronti del sesso 
femminile e l’esercizio del potere e sempre dei maschi.

Quindi proprio l’esistenza di queste situazioni ci fa pensare 
che non sia possibile identificare la parentela con la patrilinea- 
rita e con l’affermazione del diritto del padre, o quanto meno di 
quello biologico. Esistono infatti societa in cui il figlio divenuto 
adolescente cade si sotto la giurisdizione di un uomo, ma questi 
non e il marito della madre, in qualche modo estraneo, apparte- 
nente a un altro clan, bensi suo fratello (zio del ragazzo) che ha 
il potere su di lui e lo amministra come rappresentante degli 
interessi del clan materno di cui entrera a far parte.
Nelle societa a discendenza matrilineare si verifica spesso che 

l’attribuzione di valore sociale ai figli venga a creare una sorta 
di competizione fra il clan materno e il nuovo nucleo familiare: 
la funzione paterna del fratello della madre e quella ricono 
sciuta al marito si trovano allora in conflitto. Cosi ad esempio 
awiene nella societa trobriandese di cui tratteremo.

Quello che resta vero e che questi interessi e conflitti riguar- 
dano comunque degli uomini e, quindi, sembra chiaro che la 
famiglia corrisponde all’esigenza di stabilire un controllo sulla 
attivita riproduttiva della donna, di sancirne le condizioni (il 
matrimonio deve precedere la concezione dei figli), di impadro- 
nirsi dei suoi frutti non appena siano divenuti autonomi: per 
farne dei compagni se sono maschi o per barattarle se sono 
femmine.

« Una volta instaurata la famiglia, il problema del maschio 
si converte in problema del fanciullo il quale e discendente di 
una madre e di un padre, entra nella vita attraverso la prima 
e nella societa attraverso il secondo, si lega al padre per il tra- 
mite della madre e si associa a lui rompendo con essa, speri- 
menta incessantemente la presenza di uno dei suoi genitori come

81



un vicino e come un terzo termine di una relazione e mediatore 
e vive, infine, questa relazione sotto il segno della violenza e la 
violenza come prezzo della sua salvaguardia »

Nelle societa dei primati abbiamo gia notato l’obbligo al celi- 
bato imposto ad alcuni membri del gruppo e il carattere gerar- 
chico e discriminante dell’accoppiamento sessuale.

Abbiamo anche visto come questo crei delle tensioni e come 
il bisogno di trovare una compagna e di divenire dominatori 
possa essere una minaccia per l’armonia e il funzionamento del 
gruppo, che viene risolta con l’allontanamento. Nel contesto 
della caccia questa situazione pero presenta grossi svantaggi in 
quanto l’emarginazione dei membri maschili priva della possi 
bility di collaborazione con loro e, inoltre, costringe i maschi 
corifei a esercitare una stretta sorveglianza senza potersi allon- 
tanare. Si afferma dunque l’esigenza di abolire la segregazione; 
per rimuovere il conflitto bisogna offrire a ciascun membro del 
gruppo la possibility di entrare nel gruppo dei riproduttori.

« L’imperativo del matrimonio e indice di un rovesciamento 
della tendenza evolutiva, che cancella la discriminazione perpe- 
tuata nelle societa animali e rappresenta probabilmente una con- 
quista dei maschi subordinati, una sowersione dell’ordine sussi- 
stente presso le collettivita di animali».3S

« Peculiarity dei diritti e di diventare doveri» nota ancora 
Moscovici: da qui rinterdizione pratica e morale del celibato 
e il riconoscimento dato alia unione eterosessuale.

« Avere diritto di cittadinanza in una societa cosiddetta primi- 
tiva, significa far valere i propri diritti all’unione coniugale, la 
quale ha per funzione di abolire, a tempo debito, uno stato di 
inferiority, di introdurre e mantenere l’eguaglianza laddove 
sussisteva l’ineguaglianza ».36
Eguaglianza relativa e parziale, in quanto la posizione delle fem- 

mine rimane immutata.
Sul fatto che la « rivoluzione matrimoniale sancisce un modo 

di associazione degli uomini per il tramite delle donne e dei 
fanciulli» pare che non sussistano dubbi.

82



Note

1 I. Magli, op. cit., p. 36.
2 Cl. Levi-Strauss, Le strutture elementari della parentela, Feltrinelli, Milano 

1969, p. 78.
3 I. Magli, op. cit., p. 45.
4 Ibid., p. 36.
5 B. Malinowsky, La vita sessuale tra i selvaggi, Feltrinelli, Milano 1968, p. 434.
6 Cl. Levi-Strauss, op. cit., pp. 113-114.
7 I. Magli, op. cit., p. 36.
8 Ibid., p. 40.
9 Cl. Levi-Strauss, op. cit., p. 90.

10 S. Moscovici, op. cit., p. 216.
11 Cl. Levi-Strauss, op. cit., p. 98.
12 Ibid., p. 653.
13 S. Moscovici, op. cit., p. 214.
14 Cl. Levi-Strauss, La vita familiare e sociale degli mdiani Nambikwara, Einaudi, 

Torino 1970, p. 87.
15 Ibid., p. 83.
16 Cl. Levi-Strauss, Le strutture elementari della parentela, Feltrinelli, Milano 

1969, p. 87.
17 Ibid., p. 51.
18 Cl. Levi-Strauss, La famiglia, in Razza e Storia, Einaudi, Torino 1967, n. 175.
19 Cl. Levi-Strauss, La vita familiare e sociale degli indiani Nambikwara, cit., 

p. 85.
20 E. Reed, 11 mito dell’in f erioritd della donna, in « Donne e bello », Anabasi, 

Milano 1971, p. 31.
21 Cl. Levi-Strauss, op. cit., p. 83.
22 Ibid., p. 89.
23 Ibid., p. 123.
24 S. Moscovici, op. cit., p. 86.
25 Ibid., p. 111.
26 Ibid., p. 113.
27 Ibid., p. 151.
28 Ibid., p. 110.
29 Ibid., p. 126.
30 Ibid., p. 149.
31 Ibid., p. 195.
32 Ibid., p. 194.
33 Ibid.
34 Ibid., p. 195.
35 Ibid., p. 197.
36 Ibid., p. 198.

83



Ill
I Trobriandi: dimostrazione etnologica di alcune leggi 
della sessuo-economia reichiana

L’irruzione della morale sessuale coercitiva fu da Reich compi- 
lato sulla base di materiale clinico ed etnologico da lui stesso 
raccolto fra il 1920 e il ’30 e sulla documentazione pubblicata 
da Malinowsky nel 1930 in The Sexual L ife o f Savages in North- 
Western Melanesia (La vita sessuale dei selvaggi nella Melanesia 
nord-occidentale).
Partito dallo studio e dalla cura delle nevrosi, Reich si e trovato 

di fronte l’ipotesi freudiana che l’elemento centrale dell’eziologia 
nevrotica risiede nel conflitto del bambino con i genitori, e so- 
prattutto nel suo contenuto sessuale (complesso di Edipo).
Per approfondire la relazione fra questi elementi bisognava 

quindi porsi il problema della famiglia e del suo rapporto con 
la repressione sessuale e la societa.

Freud aveva assunto la repressione sessuale come necessita so 
ciale, parte integrante e precondizione dello sviluppo della civilta. 
Reich respinge questa formulazione, vedendo nella morale un 
prodotto sociale, mutevole secondo il prevalere degli interessi 
dei diversi settori della societa. In contrasto con quanti cercavano 
di dimostrarne la perennita, la famiglia stessa gli appare come 
una forma di organizzazione capace di trasformazioni, legata 
alle vicende della storia.
In questo contesto va collocata la sua ricerca per approfondire, 

anche attraverso lo studio etnologico, i nessi storici fra matri- 
monio, societa, repressione sessuale, e il tentativo di spiegare in 
base ad essi l’origine dei disturbi sessuali e delle nevrosi. Dal 
tentativo di sciogliere il nodo di necessita fra societa-civilta e 
repressione sessuale Reich e indotto ad arrampicarsi sugli spec- 
chi del « passato » in cerca di un modello che dimostri l’esistenza 
di soluzioni diverse.
Negli studi sulla popolazione delle isole Trobriand egli cerca 

la possibility di « fornire la dimostrazione etnologica di alcune 
leggi di sessuo-economia » da lui individuate e quindi di affer-



mare che « una societa che non sia interessata alia repressione 
sessuale... si trovera immune da miseria sessuale».1 In tale so 
cieta la vita sessuale non sarebbe ordinata secondo norme etiche, 
ma « si autoregola mediante V appagamento sessuale delle pul- 
sion i».

Spinto da motivi ideologici, Reich fa una descrizione, a nostro 
awiso alquanto edulcorata, dei costumi sessuali dei Trobrian- 
desi.

L’arcipelago delle isole Trobriand e situato a Nord della Nuova 
Guinea, nella Melanesia del Nord-Ovest, e i suoi abitanti sono 
stati resi famosi in tutto il mondo, fino a divenire quasi un proto- 
tipo, dallo studio approfondito dei loro costumi e delle loro isti- 
tuzioni compiuto da Malinowsky.

La loro e una societa matrilineare, cioe nella quale la discen- 
denza e ogni relazione di parentela sono considerate solamente 
in linea materna. E loro convinzione che sia solo la madre a 
formare il corpo del figlio e che l’uomo non contribuisca in 
alcun modo alia sua generazione.

Dal punto di vista economico la vita e basata sugli scambi fra
i prodotti agricoli forniti dalle popolazioni dell’interno e quelli
della pesca. La produzione e organizzata in modo comunitario
e cosi la distribuzione dei prodotti. « Troviamo dunque proprieta
collettiva, suddivisione del lavoro, collettivizzazione del lavoro
e distribuzione dei suoi frutti in corrispondenza al lavoro stesso:

•  •  •  •  •  2 
e cioe il comumsmo prtmiUvo ».

Ai bambini e permesso avere rapporti liberi anche di corpo fra 
loro, e soddisfare le reciproche curiosita senza suscitare riprova- 
zione ne le tipiche ansie a noi note, negli adulti.
Con una sicurezza un po’ troppo frettolosa Reich afferma anche:

« Poiche la sessualita e libera, il divieto di incesto non puo essere 
considerato come limitazione alia stessa »3 in quanto le possi 
bilita di appagamento sessuale rimangono, al di fuori di una 
ristretta cerchia di persone, amplissime.
Tuttavia nutriamo qualche dubbio sul fatto che, nella delicata 

e precisa dinamica psichica, un evento importante come la rinun- 
cia al primo oggetto di desiderio, la madre, poi seguita dal divieto

86



di ogni specie di intimita con le altre persone con cui vige un 
legame naturale (padre, fratelli, sorelle) e affettivo, possa 
passare senza traumi e conseguenze, non creare blocchi, e per- 
mettere un integro sviluppo delle potenzialita del bambino verso 
la liberta caratteriale, « che garantisce proprio un legame sociale 
ben fondato sulla libido dei membri della societa stessa ».4

Anche nella vita sessuale dei giovani esiste una notevole liberta 
di incontri. Per favorirli e assicurare una tranquilla intimita 
esistono luoghi a loro riservati, bukumatula, che il gruppo mette 
a loro disposizione, dimostrando cosi un atteggiamento positivo, 
ben differente dall’atmosfera repressiva e peccaminosa che cir- 
conda queste manifestazioni nella societa patriarcale.
In questa atmosfera di spontaneita i rapporti sono mobili e 

mutevoli, e sebbene « il giovane desidererebbe mantenersi la 
fedelta e l’inclinazione esclusiva dell’amata... tuttavia non si sente 
tenuto a ricambiare la fedelta ».5
Con l’avanzare dell’eta le relazioni divengono piu durevoli e 

profonde; prima del matrimonio e concesso alia coppia un pe- 
riodo di prova. A questo punto le esigenze sessuali si incontrano 
con ben determinati interessi di carattere economico, che richie- 
dono che soprawenga una certa continuita di rapporto.

« La donna di fronte alia vita sessuale non ha una posizione 
differente da quella deiruomo... ne ella gli e seconda per spirito 
di iniziativa o per l’asserzione della propria personalita ».6

La libera vita sessuale che si svolge presso i Trobriandi serve 
a Reich a dimostrare la correlazione fra organizzazione sociale, 
sessuo-economia e nevrosi: dove l’educazione moralistica e ses- 
suofobica che caratterizza l’ordinamento patriarcale non e pre 
sente, la personality si espande positivamente in tutte le direzioni 
della vita istintuale e sociale, le perversioni sono assenti e l’auto- 
regolazione garantisce il raggiungimento deH’armonia.

E dunque evidente che le nevrosi sono una manifestazione di 
ordine sociale patriarcale.

L’organizzazione dei Trobriandi e scelta ad esempio non solo 
perche in essa si puo vedere in atto il tipo di societa matriarcale, 
ma anche perche vi sono gia evidenti, seppure in nuce, elementi

87



di contraddizione che evolvendo daranno luogo alia societa divisa 
in classi. Seguendone le vicende lo studioso potrebbe quindi 
secondo Reich rendersi conto della « tanto misteriosa genesi della 
morale sessuo-negativa ».

Organizzazione sociale dei Trobriandi 
Priorita del matriarcato e origine dei beni dotali

E necessario avere presenti alcuni dati sulla organizzazione tro- 
briandese per seguire le argomentazioni di Reich.

Abbiamo visto che la parentela si trasmette in linea materna. 
I gruppi di parentela (clan) sono caratterizzati da un totem; fra 
essi vige il tabu dell’incesto, non molto severo, che diviene piu 
rigido fra i piu stretti consanguinei (sottoclan).

« II fratello della madre e reffettivo capo-famiglia », e colui 
a cui spetta l’autorita sui figli, che dovra insegnare loro le arti 
magiche e gli ideali del clan, si occupa di fornire i beni dotali 
alle sorelle e di soddisfare i loro bisogni.
II marito sembra quindi svolgere sia nei confronti dei bambini 

che della compagna una funzione di amico.
Nota Reich: « Esiste gia un interesse pronunciato da parte 

dell’uomo; inoltre l’effettiva funzione del potere e collocata nella 
figura dell’uomo, anche se deriva dalla linea materna. A questo 
punto il primitivo matriarcato viene in conflitto con il patriar- 
cato nascente».7 Numerosi sono i segni di questa linea di ten 
denza : le collettivita dei villaggi hanno un capo fornito di molti 
privilegi; la donna e « esclusa dall’esercizio del potere, dal pos 
sesso dei terreni e da molti altri privilegi pubblici; ne deriva che 
ella non detiene alcun posto nell’assemblea della tribu e non ha 
voce in capitolo nei consigli pubblici che si occupano della 
coltivazione dei terreni, della pesca e della caccia, delle spedi- 
zioni d’oltremare, della guerra, del commercio rituale, delle festi- 
vita e dei balli ».
Per analizzare piu da vicino il meccanismo dell’« infiltrazione 

di un dominio patriarcale », Reich prende in considerazione la 
consuetudine dei beni dotali e la posizione del capo-tribu.

88



Questo capo esercita le sue prerogative attraverso l’esercizio di 
un potere economico. In cambio delle prestazioni che richiede 
deve offrire feste, finanziare tutte le iniziative pubbliche e pro 
curare cibo. D ’altronde i tributi forniti dagli abitanti del suo 
territorio sono assai esigui. Cio che costituisce la sua vera fonte 
di reddito e il contributo di beni dotali dovutogli annualmente, 
e che arriva ad essere assai cospicuo dato il suo diritto alia poli- 
gamia. Nel diritto di scegliersi una moglie in ogni clan si esprime 
e ratifica la prerogativa di dominio sul resto del gruppo, il quale 
completa il suo atto di sottomissione accompagnando la transa- 
zione con ricchi doni e tributi. Soltanto il capo ha diritto alia 
poligamia, ed e quindi il solo in grado di accumulare ricchezze.

Reich evidenzia come nell’istituto matrimoniale, riconosciuto 
come il meccanismo centrale dell’oppressione, si affermino per 
la prima volta presso i Trobriandi rivendicazioni moralistiche 
e istanze repressive che caratterizzano « l’incipiente mortifica- 
zione sessuale». Ed e l’interesse economico dell’uomo che si 
afferma e prevale con l’instaurarsi di questo istimto.

L’obbligo del tributo annuale consistente in prodotti alimen- 
tari, dovuto al marito dalla famiglia della donna e « forse il 
fattore piu importante esistente in tutto il complesso sociale 
trobriandese. Su questo si basa —  in conseguenza del suo privi- 
legio di poligamia —  l’autorita del capo-tribu e del suo patri- 
monio ».9

« Ognuno nella scelta della compagna della vita, deve orien- 
tarsi secondo le proprie necessita e la dote della futura moglie ».
II valore della moglie viene quindi misurato dalla forza lavo- 

rativa dei suoi fratelli, dalla loro capacita produttiva, in quanto 
una buona parte del loro patrimonio e destinata a passare al clan 
dello sposo. D ’altronde questi e a sua volta fratello e dovra 
quindi a sua volta cedere una parte dei suoi beni, dando cosl 
luogo a una circolazione dei prodotti da un clan all’altro: me- 
diata e accompagnata dallo « spostamento » delle donne.

Ma cio che imprime a questo movimento circolare una direzione 
unilaterale e il fatto che i clan sono ordinati secondo una gerar- 
chia e che il capo-tribu, che appartiene sempre al clan supremo,

89



ha diritto alia poligamia. Questo permette la confluenza dei 
beni in direzione di un solo clan e di una sola famiglia, quella 
del capo. Ed e proprio in questo orientamento che Reich vede 
« l’inizio della divisione in classi di oppressori ed oppressi».
Questa tendenza e perfezionata dal matrimonio incrociato fra 

cugini, cioe tra il figlio del fratello e la figlia di sua sorella, unico 
considerato « legittimo » fra le famiglie di rango.
Come si comprende analizzando il meccanismo della parentela 

matrilineare, questo matrimonio rappresenta un espediente attra 
verso il quale il capo, che gia in vita puo concedere dei privilegi 
al proprio figlio, puo trasmetterglieli legittimamente e assicu- 
rarli alia sua discendenza. Questo e il « prowedimento col quale 
il patriarcato va continuamente consolidandosi ».n

(Gia da queste considerazioni possiamo quindi vedere come 
l’« eredita» non nasce in conseguenza dell’acquisizione di un 
dato biologico).

« Con lo spostamento della successione ereditaria che consegue
necessariamente a una simile evoluzione, e che trasmigra dalla
linea materna a quella paterna, il matriarcato si spegne e non
e piu possibile fermare l’andamento dello sviluppo della societa
che trascina verso il sistema del feudalesimo e dello schiavi- 

12smo ».
L’unica eccezione al libero svolgimento della vita amorosa in 

questa societa sono i bambini destinati al matrimonio incrociato 
fra cugini. Da essi si pretende la castita. « II fatto che nella societa 
trobriandese, altrimenti sessualmente libera, il precetto della con- 
tinenza infantile e giovanile si inserisca proprio laddove l’inte- 
resse materiale e piu evidente, ossia nel matrimonio incrociato 
fra cugini, palesa inconfutabilmente il retroscena economico del 
richiamo alia continenza stessa e distrugge definitivamente la 
retorica dell’esigenza culturale ».13
A questo punto Reich si domanda se lo sviluppo dell organiz- 

zazione sociale individuato presso la societa trobriandese costi- 
tuisca un caso particolare oppure se da essa sia possibile trarre 
delle conclusioni generali sull’evoluzione della societa, e in par-

90



ticolare ipotizzare un modello di trasformazione del primitive 
matriarcato in patriarcato e societa divisa in classi.
Pur riconoscendo l’estrema difficolta di documentare precisa- 

mente simili ipotesi, egli passa in rassegna le varie alternative.
II punto di vista della priorita del matriarcato era gia stato 

sostenuto da L. Morgan e da Bachofen, e sulla loro scia si era 
inserito Engels con lo studio L’origine della famiglia della pro- 
prietd privata e dello stato.

La probability che il matriarcato abbia potuto svilupparsi da 
un primordiale patriarcato e da Reich esclusa, in quanto egli 
trova che cio che caratterizza il patriarcato (proprieta privata, 
schiavitu delle donne, repressione sessuale) sia piu «moderno», 
piu vicino alle strutture della nostra societa rispetto a cio che e 
proprio del matriarcato (democrazia del lavoro, liberta sessuale), 
« piu vicino alio stato di natura ».
Anche il parallelismo delle due forme di organizzazione e da 

Reich considerato improbabile, perche per spiegare un patriar 
cato primigenio bisogna ricorrere a ipotesi complesse e poco 
verosimili, come la forza del maschio, la gelosia e la eterna 
lotta fra maschi, che escluderebbero la collaborazione. Inoltre 
questa ipotesi, pretendendo di dare un fondamento biologico 
all’oppressione della donna, serve da supporto a quell’ideologia 
sessista che Reich vuole combattere.
Contro la presunta immobilita astorica della famiglia e l’eter- 

nita dei suoi divieti, Reich ricerca l’origine dell’istituto dei beni 
dotali che crea la dipendenza fra un clan e l’altro, e quella di 
tutti dalla famiglia del capo-tribu.
Per comprendere la provenienza di questa istituzione dobbiamo 

seguire l’autore nella costruzione di un’ipotesi che rende conto 
dell’origine e dello sviluppo di una serie di caratteristiche della 
societa arcaica; esempio la rinuncia del fratello all’amplesso con 
la sorella, unitamente al dovere tributario nei confronti del ma 
rito di lei.
Ci troviamo qui di fronte al modello di sviluppo dall’orda endo- 

gamica alia tribu esogamica gia richiamato in altra parte. Ne 
ricordiamo le tappe fondamentali da Reich stesso elencate:

91



« 1. Due branchi primitivi organizzati in sistema a diritto natu 
rale e a democrazia lavorativa, con legami incestuosi, viventi 
pacificamente a qualche distanza l’uno dall’altro.

2. Motivi economici o naturali (cambio del territorio di caccia) 
li spingono al conflitto.

3. Gli uomini appartenenti a uno dei due branchi, che durante 
la migrazione sono costretti a vivere in astinenza, aggrediscono 
l’altro branco: vietato l’amplesso genitale al clan aggredito (ori- 
gine esterna, in fondo di carattere economico, del divieto di ince- 
sto). Imposizione dell’obbligo tributario ai precedenti mariti- 
fratelli.
4. Rinuncia dei fratelli e annientamento reciproco. Catastrofe 

primitiva: irruzione della strapotenza nella societa primitiva, 
finora pacifica; paura reciproca, negli uomini, delle orde nemiche.

5. Ristabilimento della pace per mezzo di un’alleanza e rego- 
lamentazione ’’contrattuale” delle condizioni preesistenti: Isti- 
tuzione dei matrimoni scambievoli (esogamia) (...)•

6. Mantenimento del simbolo della vittoria di un clan nei con- 
fronti dell’altro, sotto il profilo della graduatoria di rango e del 
comune capotribu. Cio sara il primo impulso all’evoluzione del 
diritto naturale, attraverso quello matriarcale, fino a giungere 
al patriarcale ».14

« Pace verso Vinterno, violenza verso Vesterno, questa e la 
situazione che regnava nei tempi preistorici ».15

Lo scambio delle donne, cioe lmcrociarsi delle famiglie e delle 
linee di parentela, dei legami di sangue insomma, sono l’unica 
garanzia di pace, il modo di trasformare cio che e « esterno » 
in «interno». Ma « le tracce della violenza rimasero —  rico- 
nosce Reich —  sotto forma di graduatorie di rango all’interno 
dei clan, e di tributo matrimoniale ».16
II matrimonio implica l’instaurarsi del divieto dell’incesto. 

Reich analizza e confuta la spiegazione di questo tabu fornita 
da Freud: senso di colpa dei figli per l’uccisione del progenitore 
padre e capo del gruppo, questo sarebbe il peccato originale, il 
delitto preistorico che ossessiona l’umanita e le cui tracce pro- 
fonde si possono trovare analizzando la coscienza di ciascuno.

92



« La nostra versione invece spiega il divieto di cibarsi dell’ani- 
male-totem e di vivere nell’incesto, considerando lo storico awe- 
nimento della proibizione di cacciare l’animale caratteristico 
della regione di caccia e di mangiarlo, nonche di possedere le 
proprie donne: un divieto che non sorse all’interno della gens, 
bensi fu imposto dall’esterno, da parte cioe di un gruppo vinci- 
tore appartenente a un’altra orda».17

Esistono feste in cui questi divieti sono sospesi e si ristabilisce 
per un periodo la primitiva liberta, quasi a tenerne viva la me- 
moria.
Preoccupazione costante di Reich e mostrare come l’organizza- 

zione familiare e stata continuamente soggetta a trasformazioni. 
La teoria di Morgan-Engels, confermata dalla testimonianza di 
Malinowsky, indica le tappe di questi mutamenti. Disconoscerla 
vorrebbe dire secondo lui affermare l’originarieta del patriar- 
cato e della sua forma familiare, sostenere cioe che « la morale 
coercitiva esistette sempre ed e insita nella natura umana »18 
e quindi non potra scomparire.

Riconsiderazione critica della documentazione di Malinowsky

Le intenzioni di Reich sono certamente lodevoli: riportare il 
discorso sulle istituzioni nella storia, andare a vedere a quali 
interessi esse siano legate, affermarne e ricostruirne il divenire, 
sono operazioni necessarie a battere il filisteismo conservatore 
che vuole giustificarne la funzione per ribadirne la necessita e 
inamovibilitk.
II suo scontro con Freud a questo proposito va anche molto 

al di la di questi temi specifici e infatti gli costera l’espulsione 
dalla Societa di Psicoanalisi, portandolo a legarsi con le forze 
piu attive e progressiste del suo tempo.

« Noi dunque non rinneghiamo le scoperte analitiche, ma le 
concepiamo in modo non biologico, bensi storico e ci proponiamo 
di portarle ad una giusta relazione con la storia e la societa ».19

Questa presa di posizione metodologica e da noi condivisa. Tut- 
tavia quello che e ora necessario e verificare piu da vicino come

93



Reich articola la costruzione della nuova disciplina che egli 
definisce « sessuo-economia » e se la disamina della societa tro- 
briandese su cui si basa sia effettivamente sufficientemente precisa 
e approfondita e non invece profondamente inficiata dai suoi 
interessi teorici.

Dico subito, per quello che riguarda la posizione della donna 
nella societa trobriandese e la sua definizione, di non poter affatto 
condividere i giudizi ottimistici su cui Reich fonda la sua teoria, 
giudizi gia presenti in Malinowsky.

Abbiamo visto che la tesi centrale di tutta la teoria di Reich 
e la presunzione di un’epoca matriarcale (accettata anche da 
molta parte della cultura antropologica) in cui vige, oltre alia 
democrazia del lavoro (basata certamente su una qualche divi- 
sione « naturale »), la liberta sessuo-economica.
Ma andando a leggere il racconto di Malinowsky sulla vita 

nelle Trobriand ed esaminando i personaggi femminili che pre- 
senta, vi ho trovato una « strana » affinita con caratteristiche fin 
troppo note della nostra e di altre societa, che difficilmente la- 
sciano credere in una sostanziale diversita nella definizione del 
sesso femminile.

Vediamone alcuni punti:
Nel tipo di famiglia cosidetta matriarcale « il padrone della 

casa » e il tama (padre non biologico).
Quando il bimbo cresce, apprende che non appartiene alio 

stesso clan del suo tama, ma a quello della madre. A questo 
punto pero e al fratello della madre che egli deve fare riferi- 
mento, al suo villaggio e alia sua autorita.
Malinowsky fa notare come questo doppio influsso, dell’amore 

paterno e del principio matrilineare, crei tensioni e scontri nella 
vita tribale e nei sentimenti dell’indigeno.

Ma quello che a noi importa sottolineare e che i poli di questa 
tensione (affettiva e sociale, foriera di conflitti che minano ljir- 
monia) sono soggetti maschili, laddove la donna, la madre, serve 
solo a definire la direzione di determinate rapporti e interessi, 
in cui pero la sua individuality non viene presa in considera- 
zione. Anzi anch’essa deve far riferimento all’autorita del fra-

94



tello: « lei debba inchinarsi quando egli si awicina e obbedire 
ai suoi comandi e considerarlo come il capo della famiglia ».20

« II potere e le funzioni che appartengono a una famiglia ven 
gono in ogni generazione conferiti agli uomini anche se devono 
essere trasmessi dalle donne ».21

« La donna non esercita mai i veri poteri... per la maggior parte 
del tempo non ha che da bearsi di gloria riflessa ».22

Abbiamo gia detto che non ha diritto di partecipare alia vita 
pubblica, riunioni tribali e decisioni che riguardano la vita comu- 
nitaria. Tuttavia Malinowsky trova che « la donna svolge un ruolo 
di grande influsso sulla comunita e che la sua condizione sociale 
non pud essere di inferiorita ».a
Per Malinowsky il fatto che i membri maschili di un clan con- 

siderino se stessi piu « aristocratici» della parte femminile non 
ha importanza, e evidentemente scontato, « esprime semplice- 
mente la generale presunzione della superiorita maschile » 4 e 
pertanto non ha bisogno di spiegazione.
II nostro studioso e veramente sicuro che presso questi « sel- 

vaggi », uomini e donne « vivono insieme liberamente e in ter 
mini di uguaglianza »25 e ci spiega anche come « L’influsso del 
maschio e quello della femmina si equilibrano, l’uomo esercita 
il potere mentre le donne ne determinano la distribuzione ».26 
Questa distribuzione awiene secondo le linee di parentela, quindi 
la donna la determina in quanto generatrice, cioe nell’esercizio 
di una funzione biologica, ma totalmente al di fuori della sua 
esistenza soggettiva.

Forse a un figlio dell’epoca vittoriana, dove alle donne non 
veniva riconosciuta neppure questa funzione, questo poteva sem- 
brare un equilibrio... Ma a noi richiama alia mente le conside- 
razioni di Ida Magli sull’antropologia culturale e i suoi cultori:
« Ora e certo che in tutte le culture finora studiate dagli antro- 
pologi il modello che ’’emerge” e quello maschile. (...) II fatto 
che gli antropologi fossero di sesso maschile impediva loro di 
porsi nell’atteggiamento mentale indispensabile per compren- 
dere i valori culturali delle donne, sia di accostarsi direttamente 
a questi valori »J 1

95



Malinowsky e Reich con la loro insensibilita alia tematica fem 
minile confermano queste affermazioni. E difficilmente potrem- 
mo aspettarci che fosse diversamente, visto che Malinowsky di- 
chiara apertamente che l’indagine etnografica e stata condotta 
con la collaborazione di informatori esclusivamente maschi, e 
pur tuttavia sembra non sospettare che l’immagine che ne risulta 
venga ad essere quella che gli uomini, e solo essi, si fanno della 
propria societa.
Eppure egli e ben cosciente che maschi e femmine trobriandesi 

partecipano di due culture diverse e per molti versi rigorosa- 
mente separate. Anche fra i Trobriandi uomini esistono il timore 
e la vergogna di sentirsi attribuire capacita femminili (ad esem- 
pio: sei un bravo cuoco), e d’altro canto ciascun sesso e custode 
di segreti e magie ad esso riservati.
C’e un’altra circostanza in cui ratteggiamento discriminatorio 

dei Trobriandi verso le donne diviene particolarmente esplicito:
« Una vedova osserva sempre un periodo di lutto piu lungo di 
un vedovo, una madre piu di un padre, una parente piu di una 
parente appartenente alio stesso grado ».a

Durante il complicato cerimoniale che gli appartenenti al clan 
della moglie sono tenuti a eseguire, « la vedova, che durante 
tutto questo tempo non si e scostata dal marito, ne ha mangiato 
o bevuto, e nemmeno ha smesso di piangere, non e ancora libera. 
A questo punto deve entrare in una piccola gabbia, costruita 
all’interno della sua casa, dove rimarra per mesi osservando i tabu 
piu rigorosi. Non puo lasciare questo posto, puo parlare solo 
bisbigliando, non deve toccare cibo ne bere con le proprie mani 
ma aspettare che qualcuno la imbocchi, rimane rinchiusa all’o- 
scuro, senza aria fresca ne luce, il suo corpo e tutto imbrattato 
da spessi strati di fuliggine e di grasso e non verra lavato per 
molto tempo... £  piu o meno sempre sotto il controllo e la sor- 
veglianza continua dei parenti matrilineari del marito i quali 
considerano il suo lutto e le sue relative privazioni cose dovute 
loro ».29
La vedova dunque deve rinnegare ogni espressione vitale, umi- 

liarsi, annichilirsi, quasi negare la sua soprawivenza al marito.

96



Malinowsky spiega che il significato di questa crudele usanza 
ha origine nell’atteggiamento dei Trobriandi nei confronti del 
legame matrimoniale che essi considerano artificiale e non degno 
di fiducia: per questo il maggior sospetto di complicita all’assas- 
sinio del defunto tramite magia nera pesa dunque sulla donna 
e sui figli. Si aggiunge inoltre che mentre la stregoneria maschile 
e riconosciuta e codificata « quasi come se si trattasse di un siste- 
ma razionale » e ha carattere di professione atta a procurare 
onori e denaro, la stregoneria femminile non viene esercitata 
pubblicamente, e considerata molto pericolosa e legata a poteri 
oscuri e temibili, e usanze sinistre. Si tramanda di madre in figlia, 
con le caratteristiche tipiche (accoppiamento con demoni, meta- 
morfismo, levitazione, potere terapeutico, ecc.) che si ritrovano 
attribuite a questo tipo di negromanzia quasi universalmente.

Questo sospetto di essere la causa della morte del marito e un 
dato ricorrente in molte culture arcaiche (Nambikwara ecc.), 
dove a volte viene messo in relazione con la prerogativa di mani- 
polare e cuocere i cibi (paura deirawelenamento).

Malinowsky interpreta la segregazione come una forma di osten- 
tazione del dolore, al fine di esorcizzare i sospetti che inevitabil- 
mente investono la vedova, che e rimasta pur sempre una stra- 
niera.
Questa usanza me ne richiama un’altra, cronologicamente e 

geograficamente lontana, eppure simile, di cui erano pure oggetto 
delle donne sospettate di magia. Durante la secolare persecu- 
zione delle streghe in Europa, alcune di esse quando non veni- 
vano bruciate, venivano rinchiuse in angusti sotterranei detti 
in pace e li erano costrette a rimanere lungo tempo.

Vivere per mesi in uno spazio «stretto e buio, buio pesto e tanto 
piccolo che se tende le mani puo quasi toccare le pareti da ogni 
parte... impregnato da un indescrivibile lezzo fatto di esalazioni 
umane, di accumulata sporcizia personale, di cibo stantio e di 
fumo »30 puo darsi che presso i Trobriandesi non assumesse carat 
tere punitivo ed espiatorio, ma certamente questo non doveva 
bastare ad affievolire l’obiettiva durezza della situazione.

Dal poco che ci e detto, la sorte del vedovo appare assai diversa,

4 97



se « le fanciulle, nelTevenienza di un lutto, consolano gli afflitti 
vedovi con I’amplesso » .31

L’unico genere di considerazioni che questa usanza induce nei 
nostri studiosi, come anche quella che voleva che le fanciulle 
del villaggio, dopo awenuto lo scambio delle merci, andassero 
a visitare gli stranieri sulla spiaggia e dormissero con loro, ri- 
guardano la grande liberta sessuale e la mancanza di gelosia.

Direi che Reich si dimostra ancora piu incosciente nell’inneg- 
giare a questo genere di rapporti reificati, di cui considera super- 
fluo dare una interpretazione, vista la constatazione che « cio 
che interessa per il nostro argomento e solo la vita comunitaria, 
ben ordinata nonostante l’assenza del moralismo sessuale ».32

Dato che la mancanza di repressione sessuale nella societa ma- 
triarcale e il fulcro della tesi di Reich vogliamo prendere in esame 
piu in particolare questo settore della vita per verificare la sua 
ipotesi.

Quello che si desume dal racconto di Malinowsky e che i bam 
bini conducono una vita piuttosto autonoma riuniti in gruppi di 
coetanei, per lo piu dello stesso sesso. Infatti « i bambini a se- 
conda dell’umore —  e sembra uno dei piu abituali —  disdegnano 
la compagnia delle femmine e si divertono da soli».33

Dopo un primo tempo in cui il bambino forma una specie di 
insieme con la madre, legato com’e da un rapporto intimo con 
lei, sappiamo che se ne deve staccare, questa confidenza deve 
venire meno e i suoi interessi sessuali devono essere rivolti fuori 
della casa: « In questo modo il rapporto con la madre e i rap 
porti sessuali vengono mantenuti distinti. (...) Le idee e i senti- 
menti che ruotano attorno al sesso da una parte e attorno alia 
tenerezza materna dall’altra, vengono differenziati in modo natu- 
rale e semplice ».

Qualsiasi approccio tenero, « gentile, affettuoso e persino scher- 
zoso con l’altro piccolo essere che si trova sempre in casa »35 
verrebbe severamente rimproverato e punito.
Commenta Malinowsky: « Questo contagio emotivo, questa 

percezione delle reazioni morali nell’ambiente sociale e forse, 
in una comunita indigena, il fatto piu potente, attraverso il quale

98



le norme e i valori vengono imposti al carattere di un indivi- 
duo ».36
Lo studioso si dimostra qui assai cosciente di trovarsi di fronte 

a una precisa forma di ordinamento, con le sue norme e le sue 
proibizioni, rinteriorizzazione delle quali contribuisce in maniera 
determinante alia formazione della personality e al manteni- 
mento della struttura del gruppo.
Non poco quindi ci stupisce trovare Reich, che ha dedicato una 

parte dei suoi studi a comprendere come la struttura sociale si 
rifletta e plasmi l’individuo, affermare che « tali restrizioni non 
hanno alcuna importanza economico-didattica», e questo in 
quanto esistono altri soggetti con cui e possibile la soddisfa- 
zione della libido.

Anche la vita sociale del Trobriandese comincia con un 
divieto e una repressione del desiderio verso le persone con 
cui e stretto da legami naturali. Reich in una specie di consi- 
derazione « quantitativa » della repressione sessuale, ritiene che 
questo divieto non influisca, perche ci saranno altri numerosi 
« oggetti » in grado di soddisfare il libero svolgimento della ses 
sualita. Senza rendersi conto per6 che e proprio nella definizione 
di questa sessualita che quel meccanismo entra in gioco: proprio 
qui si attua la scissione dell’integrita individuale richiesta come 
separazione tra risposta emotiva e sessuale. La madre, la prima 
persona a cui il bambino reagisce emotivamente, gli chiede di 
reprimere una parte di queste reazioni. L’individuo deve impa- 
rare a distinguere tra « affettivita » e « sessualita », imparare che 
non si puo rispondere all’altro in modo totale. Per ottenere l’a- 
more della madre, per essere accettato in famiglia il bambino 
deve compiere questa transazione, dare cio che e « buono », sop- 
primere cio che e «cattivo». Questa e la repressione sessuale 
imposta a ognuno nell’interesse dell’integrita familiare. Esiste un 
legame strutturale fra il tabu dell’incesto, la famiglia e la ses 
sualita nelle loro attuali forme specifiche. Base della nostra cul 
tura e civilta, questo e il meccanismo fondamentale mediante il 
quale si producono le strutture caratteriali e anche le relative 
disfunzioni e turbe nevrotiche.

99



« L’astensione consapevole da ogni contatto piu stretto e una 
dimostrazione della consapevolezza degli impulsi sessuali di 
fronte alia sorella », dichiara Reich. II rapporto con la madre 
e pressoche ignorato. Esaminando i nostri comportamenti e i no- 
stri tabu e legittimo domandarsi se l’astensione sia automatica- 
mente indice di consapevolezza e non piuttosto la semplice 
interiorizzazione di un divieto sostenuta dal condizionamento 
e dal senso di colpa.
Poco dopo, pur riconoscendo che anche la societa matriarcale 

si riproduce in modo « ideologico », continua: « E come nella 
societa autoritaria la repressione sessuale costituisce l’humus della 
generale inibizione psichica, cosi nella societa matriarcale la 
liberta sessuale e fondamento della liberta caratteriale, che ga- 
rantisce proprio un legame sociale ben fondato sulla libido con 
i membri della societa stessa ».37 Ma non di quella parte fonda- 
mentale della societa che e la famiglia, pero.

Ma veniamo al nostro argomento specifico, la femminilita. Per 
capire questo aspetto bisogna analizzare il tipo di ruolo sessuale 
assegnato all’uomo, confrontarlo con quello della donna, e vedere 
i modi del loro interagire.

Un dato che ci ha colpito molto e che ogni volta che si verifica 
un libero incontro di carattere sessuale fra maschi e femmine, il 
maschio offre dei regali alia sua partner.

Questo awiene gia nei primi incontri fra i bambini, i quali 
« cercano strani animali, insetti o fiori e li regalano alle bam- 
bine, dando cosi un tocco di puro riscatto estetico al loro prema- 
turo erotismo».38 (Dunque c’e gia qualcosa da « riscattare »!).

Questa usanza ritroviamo durante 1 ’ulatile, spedizione amorosa 
presso un vicino villaggio, compiuta dai giovani (ricordo di 
« spedizioni armate a scopo di corteggiamento »).
Ecco un passo della descrizione di Malinowsky: « Secondo il 

costume, l’iniziativa di accoppiarsi dovrebbe partire dagli ospiti, 
e ogni ragazza deve, per una ragione di etichetta, accettare qual 
siasi offerta che le viene fatta. (...) Poi ogni ragazzo offre cerimo- 
nialmente un piccolo dono alia ragazza che si e scelta: un pet-

100



tine, una collana, un bastoncino per il naso, una manciata di 
noce di betel. Se la ragazza accetta il dono, accettera anche il 
ragazzo come amante per quella notte »,39

L’etnologo stesso richiama l’attenzione su questa usanza in un 
paragrafo significativamente intitolato « L’aspetto venale del- 
l’amore ». « Questa usanza —  egli dice —  implica che il rap- 
porto sessuale, persino la dove e presente un attaccamento reci- 
proco, sia un servizio reso dalla donna alVuomo. Come tale esso 
deve essere ripagato secondo le regole della reciprocita o del 
dare-e-prendere, che domina tutta la vita tribale. (...) La ricom- 
pensa per i favori sessuali viene chiamata buw a... il regalo costi- 
tuisce una parte essenziale della transazione »-40

Ma perche le relazioni sessuali sono considerate come servizi 
resi dalla donna airuomo?
Acconsentendo all’unione proposta, la donna consente e rea- 

lizza l’operazione di scambio fra uomini; essa e al di fuori di ogni 
rapporto di reciprocita e non puo modificare la natura della tran 
sazione.
Questo atteggiamento ne ricorda da vicino uno simile del nostro 

costume: Tinferiorizzazione e l’effettiva dipendenza della donna 
vengono celate e ribadite dalla tradizionale « cavalleria » e « ga- 
lanteria» maschili, surrogate e sostituto del rispetto dovuto 
all’individuo. Tuttora talvolta il corteggiatore fa oggetto la donna 
oltre che della sua iniziativa sessuale, anche di offerte di regali 
piu o meno simbolici.

Queste significative analogie ci inducono a verificare quale fosse 
presso una societa « selvaggia», tanto diversa dalla nostra, il 
senso dell’usanza.
Per Malinowsky la cosa e semplicemente un non-senso, « Con- 

siderando la grande liberta delle donne e la loro uguaglianza 
con gli uomini in tutte le faccende (...) considerando anche che 
sono inclini al rapporto sessuale tanto quanto gli uomini».
Considerazioni che evidentemente egli non e affatto disposto 

a rivedere, non foss’altro che per chiarire l’aporia.
La sua sicurezza e tale che non si perita di dichiarare con leg- 

gerezza sorprendente in uno studioso della sua profondita, che

101



il costume e « qui come altrove arbitrario e incoerente » quando 
tratta il rapporto sessuale come « un servizio da parte delle donne 
airuomo che gli uomini devono pagare »f 2

Eppure il parallelismo e talmente preciso che « l’entita e la 
natura del dono varia a seconda del tipo di rapporto sessuale ». 
La relazione fra i due elementi e tutt’altro che casuale e si man- 
tiene anche all’interno del matrimonio, dove la disponibilita 
al rapporto sessuale della moglie e ricompensata dal marito in 
termini di cure e di attenzione, e —  aggiungo io —  di legaliz- 
zazione che il marito da al figlio della sua sposa.

Questo e « il pagamento per i servizi sessuali della madre ».43

Uno degli elementi che inducono Malinowsky e Reich ad affer- 
mare che la donna non ha in campo sessuale una posizione diversa 
ne e seconda aH’uomo per spirito di iniziativa e liberta di auto- 
affermazione e che aWulatile, spedizione maschile, fa riscontro 
il katuyausi, gita d’amore delle fanciulle negli altri villaggi.

Ma, confrontando le due usanze, le nostre conclusioni sono 
diverse.
Gia la parola ulatile, che applicata ai maschi significa « avere 

successo con le donne » « corteggiare» ecc., applicata a una 
donna assume senso denigratorio, e precisamente di « donna che 
desidera piu di quanto non venga desiderata », « impudente co 
me un uomo ».

Evidentemente il desiderio, quando non e rispondente alia ri- 
chiesta maschile, e, anche presso i Trobriandi, sconveniente e 
deprecabile. Da molti passi e dato presumere che il pudore e 
virtu assai apprezzata nella femmina trobriandese. E Yakalusa 
era indicata al comune disprezzo per essere « accusata di awi- 
cinarsi spontaneamente agli uomini ». Siccome prendeva lei 1 ini 
ziativa era chiamata « sgualdrina ». L’osservazione di Malinow 
sky, ripresa e condivisa da Reich e che « la censura morale alia 
quale si espongono queste donne e basata sulla vergogna che 
inerisce Tinsuccesso erotico ».
Non cosi si interpreta 1’analogo biasimo che in tempi piu recenti 

colpisce le donne « sfacciate ». Questo problema dell insuccesso

102



si pone soltanto per le donne. Infatti quale peggiore difetto per 
una merce, per un oggetto di scambio, che Lesser poco desiderata 
dal suo acquirente ideale?

Del resto di fronte al successo in amore troviamo lo stesso 
atteggiamento. II successo troppo vistoso in amore non e ben 
visto in nessuno dei due sessi; ma il tipo di riprovazione di cui 
ciascuno e oggetto e del tutto diverso. La condotta maschile e 
considerata « cattiva » in quanto nociva agli interessi degli altri 
che pero lo invidiano. In una donna invece simile successo e con- 
siderato « vergognoso ».

L’impiego di queste categorie ci fa sentire questo mondo molto 
vicino al nostro, che Reich definisce autoritario-patriarcale.

Ma torniamo alia relazione di Malinowsky.
II giovane che compie la spedizione viene definito come « un 

cacciatore di frodo dell’amore » e come tale deve procedere di 
soppiatto. Infatti la sua iniziativa prevarica i diritti di altri: della 
sua amante abituale e dei giovani dell’altro villaggio, i quali 
« considerano le loro donne come la propria personalissima ri- 
serva di caccia »,45
II linguaggio stesso di chi racconta suggerisce continuamente 

roggettivazione e la prevaricazione implicita nel rapporto.
Osserviamo ora le fanciulle durante il katuyausi. Mentre i ra- 

gazzi lungo la strada ostentano un comportamento rumoroso e 
spavaldo, il contegno delle fanciulle « rimane decoroso per tutto 
il viaggio ». Abbiamo gia visto che anche in questa situazione 
la scelta e l’iniziativa dell’approccio sono privilegi del maschio.
Vediamo ora cosa succede se al ritorno le fanciulle non rie- 

scono a passare inosservate: « Le colpevoli vengono insultate, 
picchiate e... a volte addirittura violentate in pubblico dai loro 
propri amanti. Alcuni ragazzi tengono ferma la ragazza, mentre 
il legittimo proprietario fa uso della sua prerogativa come puni-

46zione ».
Malinowsky trova che questa e Tunica situazione in cui il Tro- 

briando « manca di decoro ».
La sua ostinata ottusita puo forse farci capire quanto profon- 

damente e radicata nel nostro costume e nella nostra mente una

103



situazione di perenne violenza contro la donna; al punto di non 
riuscire a essere visibile, cioe riconosciuta anche nelle sue mani- 
festazioni piu clamorose.

Dell’essere femminile si parla come di colei che « soddisfa » 
le esigenze sessuali; altre volte invece « le intralcia »; essa con- 
sola i vedovi e « visita » gli stranieri... La sua soggettivita non 
viene mai posta, con tragica, awilente coerenza, ne dal Tro- 
briando ne dall’etnologo.

Credenze trobriandesi

Esistono per altro delle situazioni in cui si attribuisce l’inizia- 
tiva sessuale alle donne. Entrambe quelle di cui ci parla Malinow- 
sky sono mitiche, leggendarie, cioe non documentate diretta- 
mente, ma racconti evocati nei discorsi dell’indigeno. La prima 
di queste credenze si riferisce alia yausa.

Durante la sarchiatura, che le donne compiono insieme in un 
giardino alia volta, esse godono del privilegio di compiere una 
specie di assalto orgiastico nei confronti di uno straniero che si 
awicinasse. L’uomo e preso, privato del perizoma simbolo della 
sua dignita maschile, e con « la crudelta piu oscena » e ridotto 
alia « piu sporca intimita ». II racconto di come egli venga bi- 
strattato e usato a scopi lascivi provocava non poco compiaci- 
mento negli informatori.

Malinowsky dice di non sapere se cio sia realmente mai awe- 
nuto e lo considera « come un mito permanente, sostenuto da 
un interesse vitale e da una forte credenza ».

L’altra leggenda analoga si riferisce alle abitanti dell’isola di 
Kaytalugi. Quest’isola fantastica e abitata solo da innumerevoli 
donne, bellissime, nude, insaziabili e molto crudeli.

Quando un uomo approda alia riva, esse gli vanno addosso 
e lo costringono all’accoppiamento, e cosi fanno una dopo 1 altra 
instancabilmente fino a provocarne la morte. Questo racconto 
ricorda da vicino il mito delle Amazzoni di cui si trovano tracce
nelle culture piu diverse.

Se queste narrazioni poco ci possono dire sui desideri femmi-

104

I



nili, sono tuttavia assai interessanti come testimonianza di cio 
che viene loro attribuito dalla mentalita indigena e delle proie- 
zioni di cui sono ricche.
In entrambe le situazioni abbiamo un gruppo esclusivamente 

femminile. Ad esso viene attribuita un’aggressivita estrema, che 
si esprime nel richiedere airuomo delle prestazioni sessuali este- 
nuanti, caratterizzate da una connotazione dispregiativa e defini- 
tivamente distruttiva.
In questi elementi ci sembra di sentire, quasi espressa figurati- 

vamente, la paura profonda e oscura che l’uomo ha della donna, 
specie quando e unita alle altre; e il relativo esorcismo.

La rappresentazione di questa paura configurandosi come ritor- 
sione della violenza sessuale, con un capovolgimento di ruoli 
riporta a una situazione nota e ricercata, e in questo modo riduce 
il pericolo del diverso, il suo margine di originalita; e l’angoscia 
dell’ignoto finisce per presentarsi in termini abbastanza rassicu- 
ranti. Si ribadisce che l’unico mezzo di espressione che la donna 
ha e il rapporto con l’uomo, e che il suo desiderio, come la sua 
malvagita richiedono la di lui potenza.

Anzi l’impressione che si riceve e che questo mito sia una fin 
troppo chiara proiezione del sogno di onnipotenza (sessuale) 
maschile, l’espressione di un vagheggiamento, l’attribuzione alle 
donne del proprio desiderio di possesso e di distruzione. D’al- 
tronde la donna e un elemento drammatico della rappresenta 
zione: infatti e proprio lei con la sua esistenza, con la sua pre- 
senza anche muta e mutilata, con la sua diversita sessuata, a 
togliere credibility, a uccidere questa pretesa di assoluto.

£  interessante anche raffrontare queste leggende con l’imma- 
gine che il Trobriandese (naturalmente uomo, delle donne si 
tace) ha della vita futura, oltre la morte.

La tuma e un « paradiso erotico ». Anche questa e un’isola 
affollata di donne bellissime. Esse pero lavorano tutto il giorno; 
fanno tutto loro. Di notte danzano e pensano a soddisfare i loro 
compagni: « Le donne-spirito, benche appaiano incorporee a noi 
mortali, hanno una capacita di fuoco e di passione sconosciuta

105



a noi che viviamo sulla terra. Si affollano intorno all’uomo, lo 
accarezzano, lo trascinano con la forza e gli usano violenza ».48 
E cosi questi spiriti, tutti dotati di grande bellezza dignita e capa- 
cita, tutti «capi», trascorrono il tempo in perenni baccanali.

A parte la connotazione di generale ammirazione e deferenza 
da cui si immaginano circondati, vediamo che la situazione pro- 
spettata, seppure spogliata del carattere di pericolosita e paura, 
non e affatto diversa da quella che si era immaginata come pro- 
mossa dalle donne « attive ». Sembra che anche I’immagina- 
zione dell’uomo del rapporto con le donne non riesca a uscire 
da una direzione totalmente unidimensionale: paradiso e inferno 
si identificano in un grande straordinario bordello. A tal punto 
le strutture simboliche sono figlie della nostra storia.

Matrimonio e procreazione. La concezione pateriale

Non ci siamo trovati d’accordo con Reich nel giudizio che la 
societa trobriandese e « autoregolata », in quanto abbiamo rav- 
visato in molte sue manifestazioni l’imposizione di norme e giu- 
dizi morali atti a regolamentare la vita dei suoi membri, e im- 
porre comportamenti e istituzioni.

E se non esistono istituti specifici addetti al controllo del rispetto 
delle regole, tuttavia possiamo dire che a garantire il perpetuarsi 
dei costumi basta il controllo sociale. L’interiorizzazione da parte 
dei singoli dei valori fondamentali della societa e garante della 
continuita e permette il funzionamento della vita comunitaria.
II punto dove anche Reich riconosce l’intervento repressivo e 

l’affermarsi di una morale e Yistituto matrimoniale. In esso si 
realizza il passaggio dalla libera scelta del partner, dettata da 
interessi sessuali e dal libero intrecciarsi delle passioni, alia costri- 
zione del legame matrimoniale, in cui prevalgono gli interessi 
economici.

Reich e Malinowsky sono concordi nell’affermare che nell isti- 
tuto matrimoniale gli interessi economici che si affermano sono 
a tutto vantaggio del maschio-marito: « Alla celebrazione del

106



matrimonio consegue un considerevole tributo annuale, consi- 
stente in prodotti alimentari pari a circa la meta del fabbisogno 
della famiglia, effettuato dalla famiglia della donna al marito 
di lei. (...) I servizi che un donna rende al marito sono evidente- 
mente piacevoli (...) La donna invece non ha alcuna ragione eco 
nomica che l’induca al matrimonio e ne attinge anche minori 
comodita e considerazione sociale »,49 Infatti e su lei che pesa 
la conduzione della casa, la preparazione e cottura dei cibi ecc.

Reich non condivide l’interpretazione di Malinowsky secondo 
il quale la donna sarebbe « spinta verso il matrimonio piu dal- 
l’affetto personale e dal desiderio di avere bambini ».50 Questi 
tratti rappresentano per Reich l’ancoramento di questa istitu- 
zione nella struttura caratteriale degli individui.

Ma, escluso per la donna il motivo di interesse, resta da doman- 
darsi che cosa la induca a rinunciare a vivere secondo la propria 
inclinazione personale.

Reich evita questo imbarazzante quesito.
Ma noi, alia luce delle considerazioni sulla vita prematrimo- 

niale finora svolte, possiamo affermare che la donna entra nel 
matrimonio preparatavi dalla sua socializzazione, dove poco o 
nessuno spazio e stato concesso all’espressione dei suoi interessi 
e della sua individuality, fino ad adattarla al ruolo subalterno di 
mediatrice.

Se prima la societa richiedeva da lei la disponibilita a rapporti 
sessuali vari e molteplici, 1’eta adulta impone l’ingresso in una 
relazione stabile, in cui dipendenza e prestazioni di servigi sono 
rivolti a un solo uomo: il marito.

Mentre un uomo e praticamente libero nella scelta, per la donna 
ci deve essere il consenso della famiglia, visto che la decisione 
e vincolante per una serie di importanti prestazioni. Prestazioni 
che sono in primo piano anche nel motivare la scelta da parte 
del marito. Alla sposa non resta dunque neppure lo spazio per 
determinare la scelta di se come oggetto. Non solo non sceglie, 
ma non e l’oggetto fondamentale della scelta.

La transazione awiene fra uomini e riguarda qualcosa che tra- 
scende Tesistenza e l’universo femminile.

107



Anche nel momento deH’« unione» questi due mondi sono 
e rimangono rigorosamente separati.

La persona a cui e demandata la contrattazione e il padre della 
sposa, il quale, in quanto non consanguineo e libero dal divieto 
di occuparsi della sua vita sessuale.

« La fecondita nelle ragazze nubili e disonorevole; la sterilita 
nelle donne sposate e una sfortuna ».51

La capacita procreativa, caratteristica biologicamente determi- 
nata nella donna, e filtrata attraverso valori culturali che le 
attribuiscono connotazione positiva o negativa a seconda che 
essa venga o no a confermare l’esistenza dell’istituto familiare.

« La famiglia che consiste di un marito, di una moglie e di bam 
bini e un insieme standard deciso dalla legge tribale, nel quale 
sono prestabilite anche le funzioni delle parti componenti. Per- 
cio non e regolare se uno dei membri di questo gruppo manca »,52
Possiamo notare in contrasto con quanto e stato spesso affer- 

mato, che da parte della societa la richiesta di legittimazione 
dell’attivita procreativa tramite la figura paterna va disgiunta 
dal riconoscimento della partecipazione deH’uomo alia genera- 
zione. Prima che la paternita fisiologica si costituisse, il ruolo di 
« modello padronale » era gia richiesto.

« 11 ruolo sociale del padre viene stabilito e definito senza alcun 
riconoscimento della sua natura fisiologica ».53 Esso anzi viene 
rafforzato dal « dogma sociale » che ogni bambino rassomiglia al 
padre. Questa somiglianza e affermata con forza, come legame 
emotivo che unisce due persone; mentre qualsiasi somiglianza 
con la madre o con un parente materno viene assolutamente 
negata e farvi riferimento e considerata un’offesa imperdonabile.

« Cosi vediamo che e stato introdotto un legame fisico artificiale 
tra il padre e i bambini, legame che in un punto importante 
offusca il legame matrilineare ».

Significativa e la spiegazione offerta dai Trobriandesi: il tama 
ha rapporti con la madre, le sta vicino e cosi facendo « coagula » 
il viso del bambino, gli da l’impronta, lo « plasma ».
In questa « dottrina sociale concernente 1 influsso del padre sul 

fisico del bambino »55 troviamo qualcosa di « classico », di carat-

108



teristico: i figli sono formati a immagine e somiglianza del padre, 
al di fuori di ogni partecipazione fisica. Anche Aristotele sarebbe 
d’accordo: il padre da forma, la madre e la materia.

« Dando la forma, il padre differenzia (e in certo senso distin 
gue, stacca) i figli dalla madre. Nello stesso tempo, discrimina 
i figli gli uni dagli altri, poiche paradossalmente la comune 
somiglianza dei fratelli e delle sorelle con il padre (che costi- 
tuisce quindi la loro forma generate, il loro equivalente ideale), 
secondo gli abitanti delle Trobriand, non implica alcuna somi 
glianza dei figli tra loro.
Cosi il padre informa e la madre materializza, sia presso gli 

abitanti delle Trobriand sia nel mito cristiano dell’immacolata 
concezione.56 C’e una filiazione formale senza contributo fisiolo- 
gico alia riproduzione, e c’e una filiazione materiale, solamente 
fisiologica, che non impone la trasmissione di nessuna forma 
o eidos » .57 E non ha alcun potere definitorio.

Fino a ieri anche la nostra legge assumeva, pur contro ogni 
evidenza, che « padre » del bambino e il « marito della madre ». 
Quello che continua a prevalere quindi e il vincolo sociale, anche 
quando non venga a identificarsi con quello naturale.

« La congiunzione genesica, la fusione nella procreazione sareb 
be quindi soltanto un’impressione. L’alleanza non una mesco- 
lanza. Ci sarebbe sempre una duplice riproduzione; ci sarebbero 
sempre, nello stesso tempo e divise, l’una e l’altra: l’una che 
assicura una filiazione pateriale\  e l’altra, indeterminata e sot- 
terranea, benche sensibile, sempre incavata e negativa come la 
terra o la cera o il latte, la filiazione materiale ».58

Anche laddove, come presso i Trobriandi, la fisiologia sembra 
escluderlo, la paternita rappresenta dunque l’ingerenza dell’auto- 
rita maschile entro un ambito di attivita di pertinenza della 
donna. « E come se gli animali corifei si fossero trasformati, 
collettivamente o individualmente, in padri».59
II padre si immischia nella relazione tra la madre e la sua pro 

genie, ed esercita un potere diretto sulla e nella coppia nucleare.
Possiamo pensare con Moscovici che il motivo che ha deter 

minate il costituirsi della famiglia sia stata l’esigenza del ma-

109



schio di controllare la procreazione, per inserirsi nella coppia 
nucleare (madre-figlio).
II carattere di padre inteso come « colui che si aggiunge » dal- 

resterno alia coppia nucleare resterebbe visibile nella struttura 
di una societa, come quella trobriandese, matrilineare, in cui il 
padre non ha alcun legame di sangue coi figli ed e considerato 
uno « straniero ».

Questo induce Moscovici a vedere nella filiazione matrilineare 
una formazione storica di transizione tra le primitive societa 
di affiliazione, dove la coppia riproduttiva e quella nucleare sono 
separate, e la societa di parentela che fonde queste due coppie 
in una famiglia in cui il padre ha funzione di dominatore. Egli 
e portato a identificare immediatamente questa figura maschile 
col padre biologico, arrivando ad affermare che « Alla discen- 
denza materna si aggiunge o si sostituisce quella paterna e la 
societa basata sulla parentela si pone immediatamente come 
societa paterna ».60 Questo quindi verrebbe a implicare una diver 
sity sostanziale delle societa in cui l’ignoranza della partecipa- 
zione del maschio alia procreazione imponeva di calcolare la 
parentela secondo la linea materna.

Ma a ben guardare questa posizione di intruso, questo discono- 
scimento del ruolo fisiologico non riveste un significato essenziale.

La paternita non si e costituita a partire dalla funzione biolo- 
gica di riproduzione, ma originariamente « come posizione, o 
piuttosto interposizione ideologica, cioe come potere di un altro 
genere di riproduzione ».61 Per i Trobriandi la parentela reale, 
cioe identita di sostanza, « la stessa carne », si trasmette solo attra 
verso la madre, ma la paternita sussiste come relazione pura- 
mente sociale, cioe si articola su un altro registro, quello del 
simbolico.

« Cosi, anziche essere un alternativa storica rispetto alia societa 
di diritto paterno, la famiglia matrilineare ne e l’inizio; disegna 
gia lo stampo e la piega, osiamo dire la matrice, di una differenza 
di posto che potra svilupparsi in antagonismo. Infatti proprio 
nella disimplicazione del padre da ogni tessuto fisiologico della 
procreazione, proprio in questa particolare leggerezza del legame

110

I



biologico, e, d’altra parte, proprio nel rafforzamento della rela- 
zione sociale, si costituira e si ingrandira la figura del pater e 
il suo potere a mano a mano che la cultura progredisce ».62

Un’altra forma di « generazione pateriale » e costituita dall’isti- 
tuto dell’iniziazione. Essa si configura come cancellazione della 
generazione « materiale » materna (morte) e ingresso nella vita 
sociale, nel mondo del potere. £  una vera e propria rinascita, 
l’inizio di una nuova vita caratterizzata dall’attribuzione di un 
nuovo nome. Questo passaggio si compie ad opera degli « ini- 
ziati», cioe i maschi adulti del gruppo riunitisi a formare un 
« corpo » (sociale). La cerimonia si configura come elevazione 
da un piano di insipienza e mancanza di significato, a un « sa- 
pere » religioso, sociale e metafisico che costituisce la vera essenza 
dell’essere.

Questo rituale decreta la fine di ogni comunicazione con il 
mondo della famiglia di origine: d’ora in poi ogni contatto con 
la parte femminile del gruppo e « contaminazione » e « perdita ». 
II padre, la sua funzione nella famiglia, rappresenta una intro- 
duzione e un’ingerenza di questo tipo di potere maschile nella 
coppia riproduttiva; esso e conseguenza, non causa dell’esercizio 
del potere nel gruppo sociale.

« La paternita ha ovunque valore di legge, tanto sul piano giu- 
ridico come su quello morale; il matrimonio deve necessaria- 
mente precedere la concezione dei figli e l’adozione supplisce —  
in mancanza di cio —  all’assenza di prole. (...) II padre crea 
i figli e, socialmente parlando, senza padre non vi sono figli. 
Reciprocamente sono essi che danno un significato alia coppia, 
garantendo una finalita che le e stata assegnata ».

Questa « scissione delle riproduzioni» che detemina un’asim- 
metria nei posti parentali, stabilendo una priorita del simbolico 
e il maschio come portatore di « forma » e depositario dell’arche- 
tipo, se trovera il suo sviluppo coerente nella societa detta patriar- 
cale, fondando il potere del padre come costitutivo per il gruppo, 
e tuttavia gia ben visibile e attiva alio stato quasi puro, nella 
societa a « diritto materno », dove da luogo alia parallela linea 
di filiazione delle somiglianze.

Ill



Note

1 W . Reich, L’irruzione della morale sessuale coercitiva, Sugar, Milano 1972, 
p. 34.

2 Ibid., p. 74.
3 Ibid., p. 38.
4 Ibid., p. 41.
5 B. Malinowsky, op. cit., in Reich, op. cit., p. 42.

6 W . Reich, op. cit., p. 51.
7 Ibid., p. 76.
8B. Malinowsky, op cit., in Reich, op. cit., p. 77.
9 Ibid., p. 85.

10 Ibid., p. 87.
11 W . Reich, op. cit., p. 94.
12 Ibid., p. 98.
13 Ibid., p. 108.
14 Ibid., pp. 156-157.
15 Ibid., p. 167.
16 Ibid., pp. 167-168.
17 Ibid., p. 181.
18 Ibid., p. 184.
19 Ibid., p. 179.
20 B. Malinowsky, op. cit., p. 99-
21 Ibid., p. 40.

22 Ibid., p. 45.
23 Ibid., p. 40. II corsivo non e dell’autore.
24 Ibid., p. 42.
23 Ibid., p. 55.
26 Ibid., p. 56.
27 I. Magli, op. cit., pp. 17-18.
28 B. Malinowsky, op. cit., p. 132.
29 Ibid., p. 331.
30 Ibid., p. 133.
31 W . Reich, op. cit., p. 47.
32 Ibid., p. 53.
33 B. Malinowsky, op. cit., p. 62.
34 Ibid., p. 400.
33 Ibid., p. 398.
36 Ibid.
37 W . Reich, op. cit., p. 41.
38 B. Malinowsky, op. cit., p. 62.
39 Ibid., p. 215.
49 Ibid., p. 249.
4i Ibid.

1:12



42 Ibid. II corsivo non e dell’autore.
43 Ibid., p. 250.
44 W . Reich, op. cit., p. 68.
45 B. Malinowsky, op. cit., p. 210.
46 Ibid., p. 216.
47 Ibid., p. 219.
48 Ibid., p. 332.
49 Ibid., pp. 78-79.
50 Ibid., p. 79.
51 Ibid., p. 163.
52 Ibid., p. 165.
53 Ibid. II corsivo non e dell’autore.
54 Ibid., p. 169.
55 Ibid.
56 Questa affermazione non e esatta, in quanto l’« immacolata concezione» nel 

cristianesimo allude alia nascita della Madonna senza il peccato originale, 
mentre qui il richiamo e evidentemente alia condizione di Maria, vergine e 
madre.

57 J.J. Goux, op. cit., p. 75.
58 Ibid., pp. 75-76.
59 S. Moscovici, op. cit., p. 194.
60 Ibid.
61 J.J. Goux, op. cit., p.. 74.
“  Ibid.
63 S. Moscovici, op. cit., p. 194.

113




