
Passaggio dal matriarcato al patriarcato
IV

Nel tentativo di spiegare il passaggio dal matriarcato al patriar 
cato Reich insiste sul meccanismo dei beni dotali che sancisce 
il contrasto di interessi tra clan materno e clan paterno. Abbiamo 
visto che il conflitto si realizza fra il rappresentante dell’autorita 
secondo la successione in linea materna, cioe il fratello della mo- 
glie, e il marito, destinatario della donazione; e —  per la suc 
cessione al potere —  tra i figli della sorella e gli appartenenti 
al clan paterno. La gerarchia di rango fra clan e i privilegi del 
capo-tribu rappresentano, sebbene in forma primitiva, uno stru- 
mento di accumulazione della ricchezza che tende a individuare 
un contrasto fra due classi, di cui una s’impoverisce sempre piu, 
il clan materno, mentre l’altra si arricchisce.

« I rapporti di produzione instauratisi fra i clan materni e quelli 
paterni contengono gia ideologicamente il germe dellodio tra 
oppressori e oppressi ».!

Si puo ipotizzare anche che la nascita di molte figlie femmine 
all'interno dello stesso clan fosse malvista in quanto portava 
all’accumularsi dei tributi sui fratelli, i quali pertanto non riu- 
scivano a fornire beni dotali in quantita consistente, ne arrivavano 
a ristabilire un equilibrio con i beni ricevuti in qualita di mariti.

Reich cita l’affermazione di Engels che l’origine di ogni divi 
sione di classe sta nel « contrasto uomo-donna », rilevando che 
la donna fa parte del clan oppresso, l’uomo di quello oppressore.
Ma identificare quella che Reich descrive come la contraddi- 

zione fra matriarcato e patriarcato nascente con « lo sviluppo 
dell’antagonismo tra uomo e donna »2 ci sembra inesatto. II con 
flitto ha come interpreti soggetti maschili, il marito e il fratello 
della moglie; possiamo configurare i loro interessi come interessi 
di clan, in cui la donna e implicata solo nella dimensione ogget- 
tiva di mediatrice della discendenza. In nessun caso essa e depo- 
sitaria del potere.

Quello che Reich chiama « matriarcato » in nessun modo rap- 
presenta il diritto della madre. Essa, come i bambini e i beni,

115



fa parte della proprieta che e oggetto della contesa; in un caso 
come nell’altro si tratta per lei di identificarsi con interessi sui 
quali non avra capacita decisionale ne potere di gestione. £  quindi 
errato affermare che sono i beni dotali che « mettono in moto 
tutti quei processi che rendono schiava la donna »3, anche se e 
vero che sono proprio essi che « abbandonano la sua famiglia, 
la gens in linea materna, al potere del capo ».4

Reich e portato a stabilire questa analogia fra la sua conclu- 
sione e quella di Engels dalla sua incapacita di vedere la donna 
come individuo specifico: come nella storia essa non e riuscita 
a trovare modo di evidenziare la sua singolarita, staccandosi dal 
gruppo con cui e assimilata, cosi viene anche qui assunta in una 
identificazione con gli interessi del clan senza spazio per l’esi- 
stenza soggettiva.

Ben altre ci sembrano invece le implicazioni dell’affermazione 
di Engels, che sebbene non sempre sviluppate coerentemente 
nel corso della sua esposizione sul divenire della famiglia (Ori- 
gine della famiglia, della proprieta privata, dello stato), sem 
brano riferirsi a un’oscura coscienza che il matrimonio porti il 
segno di un conflitto atavico precedente e prototipo di tutti i 
conflitti seguenti: « il primo contrasto di classe... la prima op- 
pressione classista »5 e Toppressione del sesso femminile da 
parte di quello maschile, espressa dall’« esclusivo prepotere del- 
Tuomo ».

Vedremo in che senso e possibile intendere questa affermazione. 
Prima di proseguire ci sembra pero necessario tentare un ulte- 
riore approfondimento sui termini di questo conflitto.
I vocaboli che Reich impiega per descrivere la situazione 

sono in un certo senso impropri: egli parla di un clan materno 
e di un clan paterno. Ma nella societa matrilineare i clan sono 
tutti materni, quindi il clan del padre sarebbe quello della sua 
famiglia di origine, cioe il clan di sua madre. Nel clan, composto 
di uomini e donne, le donne sono transatrici di proprieta e inte 
ressi, i cui effettivi destinatari sono sempre figure maschili.
Nell’acquisizione dei beni dotali beneficiario e il marito della 

sposa, il quale a sua volta dovra passare una parte di questo bene-

116



ficio all’uomo che avra sposato sua sorella. Quindi egli, nei con 
fronts del suo clan, si trova nella posizione di debitore; il diritto 
materno gli chiede di rinunciare a parte di cio che ha acquisito 
a favore di un uomo che non e neppure consanguineo.
Possiamo facilmente presumere che questo contrasto di inte 

ressi tenda ad allentare i legami del marito con il suo clan d’ori- 
gine a favore invece dei nuovi che favoriscono il suo interesse 
e che, malgrado la legge, egli individua come la sua famiglia. 
II termine usato da Reich « clan paterno » non significa quindi 
clan di appartenenza del padre, ma propriamente la sua fami 
glia di coppia, che a livello giuridico non ha ancora un pieno 
riconoscimento.

« La sostituzione della linea materna con quella paterna, che 
potrebbe sembrare un puro fatto giuridico e sovrastrutturale, e, 
di fatto, la rovina del clan, e l’affermarsi della famiglia.
II dichiarare i figli del padre crea una alternativa al clan; ma 

questa alternativa e una persona, che sara il capo individuante 
una nuova formazione sociale ».7

Questa tendenza ad attribuirsi i beni che dovrebbero essere del 
clan forma quella che Marx chiama proprietd speciale, cioe l’in- 
sieme di quei beni che servono al sostentamento della famiglia. 
Nel costituirsi di questa proprieta notiamo un’importante dissi- 
metria: mentre essa non e in contraddizione col rapporto madre- 
clan, anzi ne e alimentata, abbiamo visto che crea un conflitto 
nel rapporto marito-clan.

« La coppia e un’immanenza, per le donne; per l’uomo e una 
trascendenza e, quindi, un patto altamente individuante. II movi- 
mento d’uscita dal clan crea infatti una contraddizione per il 
maschio, tra proprieta comune e speciale, crea contraddizione 
tra l’interesse generale e quello particolare ».8
II processo individuante della donna non e mai awenuto: essa 

passa dall’assimilazione con il clan d’origine a quella con la 
« famiglia di coppia » senza contrasto, e quindi senza riuscire 
a enuclearsi, distaccandosi dalla identificazione con l’altro.
II processo individuante deH’uomo rispetto al clan coincide con

117



l’affermarsi della famiglia nucleare e il nascere della proprieta 
privata.

Engels, e Reich con lui, colgono in questo divenire il momento 
cruciale della « sconfitta sul piano storico universale del sesso 
femminile ».9

Abbiamo visto che questo e insostenibile. Per la donna e i suoi 
figli si tratta semplicemente di passare dalla tutela di zii e fra- 
telli a quella del marito, da elemento di una proprieta comune, 
a « proprieta speciale ».

La polemica sul matriarcato costituisce una specie di mito delle 
origini, una narrazione mitica che vive di una sua « verita » a 
cui sembrano non essere necessarie prove storiche. Anche la rei- 
terata associazione fra Dea Madre e dominio femminile non rap- 
presenta una verita storica. Questo mito contiene tuttavia in se 
una « verita» psicologica e culturale che « per l’inestricabile 
interazione che esiste fra inconscio e cultura ha impedito agli 
antropologi di accorgersi quanto fossero fantasiose e irreali le 
loro descrizioni del Regno delle Donne ».10

La « collettivita sessuale »

Per verificare ulteriormente quanto veniamo dicendo, ci sembra 
utile ritornare all’ipotesi reichiana sulle origini.
Nel periodo in cui uomini e donne vivevano nel branco primi- 

tivo prima del formarsi della tribu, vigeva un « sistema di comu- 
nismo primitivo e di incesto ».

Basandosi su di un mito sull’origine dei clan, Reich fa sua l’ipo- 
tesi di un’epoca precedente al divieto di incesto, in cui fratelli 
e sorelle vivevano insieme felicemente: lei e addetta alia ri- 
produzione, mentre lui si occupa di proteggere e rifornire la 
sorella.
In questo oleografico quadretto possiamo gia evidenziare la 

presenza dei ben noti ruoli sessuali. Inoltre il sistema di incesto 
e concepito solo nella sua dimensione di rapporto tra fratelli e 
sorelle, mentre non e preso in considerazione quello, colpito da 
un ben piu grave tabu, fra la madre e il figlio.

118



I maschi di questo branco comunitario erano cacciatori. Le 
lunghe assenze a cui erano costretti erano occasione di incontri 
con altri branchi; la fame e Tastinenza sessuale spingevano ad 
aggredirli per appropriarsi del bottino e rapire le donne alio 
scopo di avere rapporti sessuali con loro.

« Simili catastrofi dovettero succedersi con sempre maggiore 
frequenza, cosicche il ratto delle donne e l’imposizione di tri- 
buti a danno dei loro fratelli-mariti poterono diventare addirit- 
tura una consuetudine 

E questi usi risalgono a prima che si profilasse quello che viene 
riconosciuto da Reich come « il contrasto classista tra uomo e 
donna » che sarebbe invece da collocare al momento del matri- 
monio coatto e monogamico. Reich definisce questo stadio « col- 
lettivita sessuale ». Apprendiamo dunque che essa e basata sulla 
competizione tra maschi e sul rapimento e sulla violenza, cioe 
sull’appropriazione delle donne per costringerle a fornire pre- 
stazioni sessuali. E questo molto tempo prima che nella societa 
si creassero le istituzioni e affiorassero le condizioni per l’instau- 
rarsi del cosiddetto autoritarismo patriarcale.

Reich non coglie questi rapporti come conflittuali, parla di 
« assenza dell’antisocialita sessuale (violenza, delitti sessuali 
ecc. ) » .2 « Gli interessi degli individui erano essenzialmente di- 
retti alia genitalita e genitalmente soddisfatti»,13 
Non sappiamo se Reich presuma che questi « individui» fos- 

sero anche di sesso femminile, e quale tipo di soddisfazione fosse 
eventualmente riservata alia donna-preda delle scorribande di 
cacciatori. Sarebbe un po’ come ipotizzare la « soddisfazione» 
delle piu moderne vittime degli stupri e delle incursioni dei 
soldati (cio che del resto e stato e viene fatto).
II nostro autore sostiene che con l’aumentare dei beni di pro 

duzione si verifica un decadere della cultura sessuo-economica, 
parallelamente alia « progressiva restrizione e repressione della 
liberta genitale »,14 per il prevalere degli interessi economici di 
classe.
Gli interessi di una parte dell’umanita maschile hanno richiesto 

che la cultura diventasse sessuofobica, che la gioventu venisse

119



privata della liberta sessuale e che il ruolo sessuale che era stato 
attribuito alia donna come partner venisse ulteriormente limi- 
tato. L’evoluzione del patriarcato e stata restrittiva anche nei 
confronti del modello sessuale stabilito. La « morale sessuale 
coercitiva » esige la repressione della genitalita maschile.

Ma la donna a questo punto era gia oggetto della attivita ses 
suale; non ne possedeva una propria di cui esser privata. Essa 
e oppressa non in quanto repressa dall’autoritarismo patriarcale 
che non le permette di esercitare liberamente un’attivita sessuale 
secondo il tradizionale modello procreativo che Reich riconfer- 
ma; ma e oppressa in quanto colonizzata dal modello fallocen- 
trico che definisce i termini della complementarita ed esige la 
rinuncia all’espressione della sua sessualita e alia scoperta di se 
come soggetto.
L’identificare nella repressione sessuale e nella liberazione da 

questa la via di salvezza non fa che accentuare il consumo delle 
donne come « segni»: « l’ultima spes di una cultura che intra- 
vede, senza saperlo, nel massimo scambio delle donne il mezzo 
indispensabile per rafforzare le radici simboliche su cui e co- 
struita ».1S
L’aver imposto alia donna la coincidenza fra meccanismo della 
riproduzione e meccanismo del piacere come un dato di fatto 
della sua fisiologia « e stato un gesto di violenza culturale che 
non ha riscontro in nessiin altro tipo di colonizzazione » .6

L’uomo richiama la donna al legame con se stesso, alia com 
plementarita come alia sua vera essenza, lasciandola testimone 
passiva delle sue interpretazioni del mondo. Essa deve rimanere 
la sede di ogni mito materno, ricettacolo, cavita. In questo imma- 
ginario sessuale essa non e altro che un supporto piu o meno 
compiacente della messa in atto dei fantasmi deiruomo. « La 
passivita non e l’essenza della femminilita, ma l’effetto di una 
oppressione che la rende inoperante nel mondo » .7

La complementarita, che riguarda l’uomo e la donna nel mo- 
mento della riproduzione e diventata ideologia, e l’illusione di 
una destinazione reciproca e stata il pretesto di una unilaterale

120



schiavitu: « L’altro sesso e soltanto il complemento indispensa- 
bile dell’unico sesso »,18
Possiamo dire che quello che viene indicato come rawento 

del patriarcato piu che segnare una trasformazione nella condi- 
zione femminile e significativo soprattutto di un momento di 
transizione nella condizione maschile, segna l’acutizzarsi dello 
sfruttamento dell’uomo sull’uomo.

La filosofia culturale di Freud sostiene che la repressione ses 
suale e necessaria per la costruzione della « civilta ». Reich con- 
testa a Freud che questa repressione sia un fattore di progresso 
per la societa, e ribatte che e solo la base della psicologia di 
massa di una determinata civilta, cioe quella patriarcale e auto- 
ritaria. Egli afferma che non l’attivita culturale in se, bensi sol 
tanto le forme attuali di questa attivita richiedono cio; e basta 
essere disposti ad andare incontro a una modificazione dell’ordi- 
namento sociale per poter eliminare la miseria e l’infelicita di 
mold.
Egli ha riconosciuto che esiste nella societa autoritario-patriar- 

cale un comportamento sadomasochista, e ha respinto il com- 
portamento fallico delluomo come fascista. Pero individuandone 
la causa nella repressione sessuale, come alternativa propone la 
disinibizione del pene egemone (Fallo), che viene cosi investito 
di una improbabile possibility di rinnovamento.
Come sappiamo, nella sua visione l’origine di questa situazione 

si colloca a un certo punto dello sviluppo socio-culturale, e pre- 
cisamente al nascere del patriarcato e all’inizio della divisione in 
classi della societa, quando gli interessi sessuali di tutti comin- 
ciano a entrare al servizio degli interessi di profitto economico 
di una minoranza e la famiglia monogamica impone una limi- 
tazione della liberta sessuale.

Ma noi sosteniamo che la categoria della repressione, adottata 
da Reich insieme alia piu recente cultura per spiegare le disfun- 
zioni in cui si svolge il rapporto fra i sessi, e un nuovo schermo 
da cui viene celato il dramma dell’oppressione delle donne.

« L’ideologia della repressione ha creato una falsa aspettativa 
all’umanita attraverso una falsa diagnosi. Si e pensato che esi-

121



steva un passato di spontaneita da recuperare. (...) Ma la donna, 
che proviene dall’oppressione storicamente protrattasi nei mil- 
lenni, non ha alcun paradiso perduto alle spalle e osservando 
tutti i gradini del passaggio dall’animalita all’umanita li vede 
dominati dal maschio e dalla sua genitalita. Essa e oppressa dal 
m odello sessuale, non e repressa perche non risponde al modello 
sessuale. »19

Nell’ultima parte della Irruzione della morale sessuale coercitiva 
Reich fa cenno alia sostanziale unita di repressione attraverso le 
classi, senza trascurare un’analisi delle differenze che le diverse 
condizioni economiche provocano su questo piano; tuttavia mai 
un cenno e dedicato alle eventuali diversita dei due sessi. Spesso 
riferisce le rispettive percentuali di disturbi della potenza orga- 
stica (60 % uomini, 80-90 %  donne), ma mai si sofferma a 
interpretare questo dato, a interrogate questa differenza.

Malgrado parli di patriarcato, l’analisi reichiana finisce per 
mettere sullo stesso piano la repressione e lo sfruttamento dei 
due sessi. Nello svolgersi del discorso, ogni specificita si perde 
e, come sempre in questi casi, il punto di riferimento costante 
finisce per essere f  « uomo », cioe l’elemento maschile, reso cam- 
pione universale della societa.

« Noi affermiamo che 1’impasse rimane finche non si regre- 
disce al di la del ’’peccato originale”, del parricidio edipico (che 
condanna l’uomo alia scissione fra sesso e socialita) e non lo si 
considera piu ’’originale”, ma prodotto di un ’’peccato” piu antico 
che Freud non analizza: la sottomissione e il possesso della donna 
da parte dell’uomo. Per Freud questo atto e naturale, e quindi, 
la storia umana comincia per lui dal parricidio; noi invece cre- 
diamo che quell’atto sia storico e che quindi segni —  prima 
contraddizione —  l’individuo e la storia. Se c’e opposizione anta- 
gonista tra istinti e societa, e perche c’e un rapporto antagonista 
tra uomo e donna. La rivoluzione sessuale e la liberazione della 
donna ».
Ne Reich ne Marcuse l’hanno capito. Dalla loro prospettiva 

di liberazione sembra che l’uomo e la donna siano spinti a lottare 
dagli stessi motivi e abbiano un identico cammino da percorrere.

122



Essi non mettono in questione il dominio del padre (Fallo), ne 
considerano la mancanza di simmetria delle persone che inter- 
vengono nel rapporto.

Reich ha negato che la sessualita sia antisociale in se, ma non 
ha portato fino in fondo la sua critica materialistica della repres 
sione, ricadendo cosi in una ideologia intersessista.

L’uscita dalla dialettica servo-padrone, dalYimpasse delle alter 
native patriarcali, l’« imprevisto nel mondo» non e la rivolu- 
zione sessuale maschile, ma la rottura del modello genitale pro- 
creativo.

Note

1 W . Reich, op. cit., p. 99.
2 F. Engels, L’origine della famiglia della proprietd privata e dello stato, in 

Reich, op. cit., p. 188.
3 W . Reich, op. cit., p. 129.
4 Ibid., p. 129.
5 F. Engels, op. cit., in Reich, op. cit., p. 188.
6 Ibid., p. 189.
7 Aa. Vv., La coscienza di sfruttata, Mazzotta, Milano 1972, p. 87.
8 Ibid., p. 85.
9 F. Engels, op. cit., p. 84.

10 I. Magli, Matriarcato e potere delle donne, Feltrinelli, Milano 1978, p. 32.
11 W . Reich, op. cit., p. 190.
12 Ibid., p. 189-
13 Ibid., p. 191.
14 Ibid., p. 190.
15 I. Magli, Potenza della parola e silenzio della donna, in « D W F» , 1976, 

n. 2, p. 20, Bulzoni, Roma.
16 C  Lonzi, La donna vaginale e la donna clitoridea, Scritti di Rivolta femmi- 

nile, Milano 1971, p. 3.
17 Ibid., p. 52.
18 L. Irigaray, Questo sesso che non e che uno, in « Vel», Il godimento e la legge, 

Marsilio, Padova 1975, p. 171.
19 C. Lonzi, op. cit., pp. 37-38.
20 Aa. Vv., La coscienza di sfruttata, cit, p. 216.

123



Rapporti fra strattura caratteriale e ordinamento sociale

Malgrado gli studiosi non lo abbiano saputo cogliere coerente- 
mente, appare chiaro il significato della colonizzazione della 
specie femminile, il perche del veto imposto alia donna di ogni 
espressione originate, al di fnori dal ruolo subordinato attribui- 
tole violentemente dal maschio cacciatore.
II destino vaginale della donna e segnato.
Le conseguenze sono quelle che conosciamo. La donna « pas- 

siva », complementare, ricettiva, la Grande Madre e il risultato 
dell’adattamento psico-sociale al modello fallocentrico, all’impo- 
sizione della cultura fallocratica che ha obbligato la donna all’i- 
dentificazione con l’oppressore, definendola in base alia sua 
funzionalita all’uomo.
Anche in Reich manca la coscienza della crisi fra un sesso colo- 

nizzante e uno colonizzato. Si occupa della donna solo in quanto 
complementare all’uomo, il quale e pero il solo, l’unico vero 
protagonista.
Egli finisce per riconfermare l’ideologia freudiana dell’orgasmo 

vaginale, concedendo un valore privilegiato all’orgasmo simul- 
taneo nel coito, come realizzazione ideale dell’universale riflesso 
orgonotico. In lui coesistono una coscienza nuova della funzione 
fondamentale e autonoma del piacere e del riflesso orgasmico 
(contrazione-espansione; carica-scarica sono i movimenti fonda- 
mentali della materia vivente) e un totale ancoramento della 
sessualita al modello procreativo, che implica il rifiuto patriar- 
cale della clitoride.

« Nella cosmogonia reichiana non c’e collocazione per l’unico 
organo la cui funzione e puramente ed esclusivamente il pia 
cere ».*
Nella Analisi del carattere e nella Psicologia di massa del fasci- 

smo Reich illustra il modo in cui i comportamenti imposti ten- 
dono a trasformarsi in norma e a venire interiorizzati dall’indi- 
viduo, fino a costituirne la struttura caratteriale intima e ad anco-

V

125



rarsi nella struttura muscolare, costituendo la caratteristica « co  
razza ».

« Se il compito della sociologia e dell’economia e quello di 
studiare la produzione sociale di ideologic, il compito della psico- 
analisi e quello di comprendere la riproduzione delle ideologic 
negli uomini. La psicoanalisi deve studiare le influenze esercitate 
sull’apparato delle pulsioni sia dalla semplice esistenza materiale 
(nutrimento, alloggio, abbigliamento, processo lavorativo), cioe 
dal modo di vivere, e dal soddisfacimento dei bisogni, che dalle 
cosiddette strutture sociali, e cioe dalla morale dalle leggi e dalle 
istituzioni, e deve afferrare, nel modo piu completo possibile, 
tutti quei processi intermedi che trasformano la ’’base materiale” 
in ’’sovrastruttura ideologica” ».2

Sempre presente e in Reich il rifiuto di quelle concezioni psico- 
analitiche che interpretano la cultura e la storia della societa 
umana in base alle pulsioni, anziche comprendere che sono 
innanzitutto i rapporti sociali a influire sui bisogni umani modi- 
ficandoli. L’uomo e in primo luogo « oggetto » dei propri bisogni 
e dell’ordinamento sociale che ne regola il soddisfacimento.
Nel corso della sua ricerca egli evidenzia che a determinati 

orientamenti sociali sono associate determinate strutture umane 
medie, e, in altre parole, che ogni ordinamento sociale crea quei 
caratteri di cui ha bisogno per esistere.

« I piu noti caratteriologi di oggi cercano di comprendere il 
mondo in base ai ’’valori” e al ’’carattere” anziche far derivare 
il carattere e determinati valori dal processo sociale ».

Reich si rifa all’analisi di classe marxiana che vede la societa 
divisa tra coloro che sono costretti a vendere la loro forza-lavoro 
e proprietari dei mezzi di produzione. La classe dominante, inte- 
ressata al mantenimento di un certo ordinamento sociale, difende 
la propria posizione attraverso delle ideologic.
Ogni ordinamento contribuisce a formare certe strutture psi- 

chiche che, per cosi dire, ne sono il riflesso; produce una certa 
organizzazione dell’apparato pulsionale, fondata su una economia 
libidica che ne viene a costituire l’ancoramento sul piano emo 
zionale.

126



Questo processo e molto profondo e si verifica in ogni individuo 
di una determinata societa, producendo la trasformazione dell’esi- 
stenza sociale in struttura psichica e quindi anche in ideologic.

« (...) la struttura sociale ed economica della societa influenza 
la formazione del carattere dei suoi membri non in modo diretto, 
ma in modo molto complicato: la struttura socio-economica della 
societa crea determinate forme di famiglia, ma queste forme di 
famiglia non solo presuppongono determinate forme di vita ses 
suale, ma le producono anche influenzando la vita pulsionale 
dei bambini e degli adolescenti, cosa da cui nascono mutati atteg- 
giamenti e modi di reazione ».4

La famiglia, primo e piu importante luogo di riproduzione del- 
l’ordinamento sociale, crea le strutture caratteriali adatte ad assor- 
bire le successive influenze dell’ordine autoritario.
Cosi lo stato autoritario ha un interesse immenso nella famiglia 

coatta: « essa e diventata la sua fabbrica strutturale e ideolo- 
gica ».5

Questo processo si compie fondamentalmente durante i primi 
anni di vita. Reich vede nella inibizione della naturale sessualita 
del bambino il principale strumento della sottomissione all’auto- 
rita che lo rende docile, ubbidiente, timido e « buono », pronto 
a rinunciare al suo piacere per diventare un fedele suddito del- 
l’ordine costituito.

« La struttura dell’uomo nel senso della sottomissione ad una 
autorita awiene (...) fondamentalmente attraverso l’ancoramento 
dell’inibizione sessuale e della paura negli elementi viventi degli 
impulsi sessuali».6

Lo stato autoritario e rappresentato in ogni famiglia dal padre 
che, se nella vita « sociale » deve subire il comando dei supe- 
riori, nell’ambito « privato» invece esercita in prima persona 
il potere su tutti i membri della famiglia. II ruolo politico del 
padre finisce quindi per ricreare nel microcosmo familiare l’or- 
dine gerarchico che regge tutta la societa, con la duplice fun- 
zione di fornire all’uomo con un’illusione di potere, una com- 
pensazione alle umiliazioni subite nella vita pubblica, e di pre- 
parare una nuova generazione di sudditi.

127



L’ordine gerarchico e la conservazione della istituzione fami- 
liare si reggono sulla dipendenza economica ed emotiva della 
moglie e dei figli dal marito e dal padre.

Questa dipendenza puo venire tollerata da individui oppressi 
solo a condizione che venga ostacolata la coscienza della loro 
individuality sessuale. La moglie non puo apparire come essere 
sessuale; la sua identificazione puo awenire solo nell’afferma- 
zione della sua funzione materna: « L’affermazione e il ricono- 
scimento della donna, come essere sessuale, significherebbe il 
crollo di tutta l’ideologia autoritaria ».7

Paterialismo e concezione (della materia)

Questi processi, oltre all’ambito in cui Reich li applica, sono 
anche utili a renderci ragione della presenza e della persistenza 
del carattere femminile attraverso ogni fase della storia e a farci 
comprendere che esso non e per questo necessariamente legato 
a una ineluttabilita biologica, come la cultura maschile cerca di 
far credere.

Reich ha individuato una corrispondenza fra la struttura della 
societa che definisce autoritaria-patriarcale e il carattere sado- 
masochista che le corrisponde (ricordiamo il film di Liliana Ca- 
vani Portiere di notte).

Ma noi abbiamo gia visto come questa definizione sia imprecisa 
per lo meno nell’uso che Reich ne fa, in quanto a nostro awiso 
l’autoritarismo patriarcale non e a tutt’oggi una fase della storia 
dell’umanita, bensi la connotazione che la caratterizza e ne ha 
garantito la continuita.

« Ogni discorso sulla donna che tenti di giungere alle radici 
prime della sua posizione di dipendenza, rifacendosi alia sua ’’na 
tura” psicologica e fisiologica, esclude quello che invece e un 
dato inequivocabile e che si determina all’inizio stesso della cul 
tura: l’organizzazione sociale del gruppo si effettua attraverso 
la circolazione delle donne, ed e su questa prima necessita orga- 
nizzativa che si strutturano i valori e i comportamenti, e quindi 
anche le forme psicologiche ».

128



I processi su cui l’organizzazione sociale si basa funzionano me- 
diante l’uso e lo scambio del corpo sessuato delle donne.

Dalle origini fino a noi la nostra cultura e societa sono fondate 
sullo scambio delle donne. Non c’e stata alcuna evoluzione su 
questo punto. Senza cio ricadremmo nel «caos sessuale indifferen- 
ziato », nella presunta « anarchia del mondo animale ».

Quello che garantisce il passaggio all’ordine culturale e sociale 
e il divieto di incesto.

Ogni scambio che organizza la societa e affare di uomini: le 
donne, le merci, il denaro possono passare esclusivamente da un 
maschio all’altro.
Nel discorso lacaniano «il fenomeno edipico e la realizzazione 

di una trasformazione radicale e universale dell’essere umano ».9 
Interiorizzando la legge awiene l’accesso all’ordine simbolico 
della famiglia che consente all’individuo di sapere chi e e quale 
e la sua giusta posizione, assegnando al soggetto la sua indivi 
duality, la sua soggettivita: il Nome del Padre.
Cosi si realizza l’awento del Regno della Cultura e dell’Ordine. 

Al di la di questo, prima, sotto, secondo Lacan come per Levy- 
Strauss, sta la Natura, vista come luogo della promiscuita e del 
caos. II bambino che non si stacca dalla madre e incapace di « cir- 
coscrivere la propria personality, di collocare se stesso e gli altri 
al ’ giusto posto” ». Naturalmente non si ipotizza nemmeno la 
possibility di definizione in proprio di quale e il « giusto » posto, 
o delle modalita e delle vicende di questo « distacco ». E anche 
se queste sono le forme in cui sembra compiersi nella nostra 
natura-cultura, cioe nella nostra storia, il processo di individua- 
zione quale l’evoluzione della specie lo ha decretato, perche non 
supporre che oltre questa legge ci possa essere un’altra legge, 
un’altra cultura, un altro rapporto con la madre e con se stessi, 
invece che « una mancanza », uno « zero assoluto », un « nulla »?

La paura del vuoto, lo spettro del disordine sono anche, da che 
mondo e mondo, cio che ha impedito airuomo e alia donna di 
affrontare la crisi di un reale cambiamento. Le donne, che sono 
il nulla (vuoto), questa mancanza di individuazione, esprimono

5 129



oggi la consapevolezza che revoluzione, la loro esistenza stessa, 
comportano e richiedono il correre questo rischio.
II supporto ideologico di questo ordinamento sociale e Timpero 

del simile, il riconoscimento esclusivo in un gioco speculate in cui 
l’etero-sessualita diventa un alibi al progredire dei rapporti tra 
uomini. All’esogamia corrisponde una endogamia culturale che 
esclude la partecipazione dell’Altro.

Al valore del rapporto di riproduzione naturale, materiale, ma- 
terno, si sostituisce il valore del rapporto di identificazione padre- 
figlio. Sul piano del significante l’uomo genera l’uomo come suo 
simile, e da qui da inizio alia Storia.

« II processo di gestazione intraculturale e di nutrizione signifi 
cante regge il ruolo ideale del padre (come madre sociale), inse 
parable dal suo potere ».10
Questa e quella che Goux ha chiamato « ideologia paterialistica 

della concezione». Al modo sessuato e organico della riprodu 
zione dei corpi mediante la procreazione, si sovrappone un altro 
tipo di riproduzione, sociale, ideologica: la concezione pateriale, 
procreazione spirituale senza macchia materialistica.
Per entrare nel regno dello spirito il bambino deve ricevere 

il battesimo dall’uomo-sacerdote; rinnegando la sua origine car- 
nale potra rinascere a « nuova vita ». Le societa patriarcali non 
considerano compiutamente nato un uomo finche egli, mediante 
un atto di rinascita ad opera di un maschio, non perda l’impronta 
dell’origine femminile. Questo e il senso delle cerimonie di ini- 
ziazione, che a volte comportano anche il simbolico disfacimento 
della generazione compiuta dalla donna.

Esiste dunque una « duplice riproduzione che apre la questione 
di una lotta, di un antagonismo, e, di fatto, di un’egemonia ”pa- 
terna” che non si sovrappone in un secondo tempo alia differenza 
dei sessi nella Storia, ma che determina come dominio paterno (il 
quale supera di molto ogni figura parentale) un certo modo di 
storicitd. In questo modo secolare e tuttavia transitorio di ripro 
duzione, di storicitd, in questo modo paterialistico, viene prodotta 
una certa posizione di conoscenza, ossia un certo rapporto del

130



soggetto umano con la natura e con la materia, che ha un senso 
di sesso e di classe ».n

La divisione che attraversa la storia del pensiero tra materialisti 
e spiritualisti, tra coloro che pongono la materia come elemento 
primordiale e coloro che affermano invece l’idea, testimonia la 
lotta tra due tendenze fondamentali, e puo essere ricompresa 
tenendo presente la « corrispondenza arcaica » tra i due poli della 
scissione del simbolico e la duality parentale.
Tutta la capacita organizzatrice e informatrice immanente alia 

« natura » viene tolta alia madre e negata, per essere attribuita 
a una intelligenza separata, a una ragione informatrice « logos 
spermaticos » che la lascia esistere soltanto nella sua negativita 
di ricettacolo passivo, di materia bruta, ridotta al ruolo di sem- 
plice matrice, di mater.

La rivendicazione maschile accompagnata dalla denegazione 
della funzione generatrice della donna e un tema ricorrente: 
« La madre non e generatrice di quel che si dice figlio suo, bensi 
soltanto la depositaria tutelare del seme appena piantato e desti- 
nato a germogliare. Genitore e colui che la cavalca. Essa invece, 
estranea, preserva il seme dell’estraneo ». Cosi Eschilo fa parlare 
Apollo nelle Eumenidi.

E puo esistere un padre anche senza madre: Zeus generando 
Atena dalla sua testa contende alle donne il terreno della pro- 
creazione, Dionisio partorisce dalla coscia, Afrodite nasce dal 
fallo di Urano e Prometeo plasma l’uomo con acqua e argilla.

« La nozione idealistica della materia e sostenuta soltanto dal- 
l’introduzione di un pensiero ridotto, scisso, di questa. (...) E in- 
somma la scissione del simbolico tra le forme e la materia, scis 
sione pero rafforzata, fissata, ipostatizzata mediante la differenza 
sessuata delle figure parentali (che simbolizzano arcaicamente 
questa scissione), quella che rende impensabile la continuity gene- 
tica fra la produttivita della natura e il pensiero ».

L’operazione paterialistica e dunque quella di staccare il senso 
dalla materia, sviluppando l’opposizione fra materia e valore.

Da Platone a Hegel « questo furto, questa sublimazione della 
potenza genitrice naturale » fa trionfare una istanza logocratica,

131



che attribuendo priorita all’eidos, modello, forma invariante, sta 
bilisce una gerarchia e pone come sua controparte una materia 
«castrata», passiva, ricettacolo mancante e difettoso, che desi- 
dera la forma « come la femmina ha desiderio del maschio » 
(Aristotele).
Questa materia-madre inattiva, negativa, ritroviamo rappresen- 

tata in tutti i tempi nelle piu varie concezioni della concezione: 
da quella degli indiani Nambikwara, ai Pilaga, agli Arapesh della 
Nuova Guinea senza soluzione di continuita fino al cristiane- 
simo, e l’uomo che svolge la funzione positiva, formatrice, e lo 
sperma che trasmette Vhomunculus, il modello.

E abbiamo gia avuto modo di notare come questa interposi- 
zione ideologica del potere del padre non si stabilisca a partire 
e in corrispondenza della funzione biologica di riproduzione, ma 
indipendentemente da essa, come intervento di un altro genere 
di riproduzione, puramente sociale (cfr. Trobriandesi).

L'assunzione fallocentrica della donna: femminilita

II monopolio della violenza dell’uomo nei confronti della donna 
come essere umano ed essere sessuale si e affermato e continua 
attraverso le istituzioni e l’attribuzione di un carattere che e il 
prodotto di un’attivita che non le appartiene, che di volta in volta 
le ha preso dato proibito assegnato permesso qualcosa.
II carattere e il risultato dell’adattamento psico-sociale dell’in- 

dividuo a un determinato ordinamento socio-economico, il rime- 
dio individuale che permette in una societa globalmente malata, 
di sopportare il male, aggravandolo e rendendo ciascuno com 
plice del sistema.

La donna non fa eccezione. Ha fatto propri, cercando di adat- 
tarvisi, gli ideali e i valori, seppur contraddittori, che le sono 
stati imposti da un maschio a sua volta vittima di un’ideologia 
che lo obbliga a incarnare la parte del macho dominatore.

II corpo della donna e materia e segno, « funzione » della cul- 
tura, istituito nel suo status di merce.
Come madre incarna il valore « naturale ».

132



La natura riproduttrice deve subire l’appropriazione da parte 
dell’uomo, la trasformazione secondo criteri maschili, lo « snatu- 
ramento » delle sue qualita materiali nel/per la prevalenza del 
rapporti fra uomini.

La madre, strumento riproduttore marchiato col Nome del 
Padre, sara fuori dallo scambio.
II tabu dell’incesto stabilisce l’interdetto della natura naturans 

negli scambi fra uomini. La madre non puo circolare come merce, 
essendo esclusivamente « valore d’uso ».

D ’altra parte le sorelle costituiscono il « valore di scambio ». 
II corpo naturale e abolito per assurgere a funzione rappresen- 
tativa, « segno » dell’alleanza tra maschi su cui si fonda l’ordine 
sociale.
In questa assunzione a valore di scambio, in questo processo 

di astrazione, si stabilisce un’equivalenza fra donne, definite in 
base a un modello esterno, l’oro il fallo, che le rende uguali e 
separate da questa uguaglianza.
II matrimonio stabilisce il passaggio dal valore di scambio al 

valore d’uso. La verginita stabilisce e difende la separazione. 
La rottura dell’imene sancisce il passaggio.

La prostituta, valore d’uso che viene scambiato, completa la 
panoramica.

Madre, vergine, prostituta sono i ruoli sociali imposti alle 
donne.
Come si vede i caratteri della femminilita che conosciamo sono 

perfettamente coerenti e funzionali alia societa che li produce, 
ogni loro elemento trova una precisa rispondenza nella struttura 
socio-economica, atta a illustrarne la natura e l’origine.

Questa societa trova il suo fondamento nel matrimonio esoga- 
mico e ha organizzato la sua possibility di sussistenza sulla base 
della famiglia e della subordinazione della vita della donna.

Lacan dice: « L’essere umano e ejfetto non causa del signifi- 
cante ». Laddove il significante e costituito dalla storia, dalla cul 
tura, dal linguaggio, da tutto il sistema di simboli in cui il sog- 
getto deve integrarsi, a cui deve con-formarsi per esistere.
Noi « entriamo » nel mondo attraverso la parola. Questa pa-

133



rola, logos, « organo della coscienza », « intermediario tra l’uomo 
e il mondo», e una parola paterna. Per avere luogo esige la 
separazione dalla madre: l’accesso al « Nome del Padre » com- 
porta la rimozione del « Desiderio della Madre ».

La Legge del Padre e glorificazione del Fallo, supporto onni- 
presente della nostra cultura u(o)mana.

« L’esistenza di un padre simbolico non dipende dal legame che 
unisce coito e parto (...) II padre e presente unicamente per la 
propria legge che e Parola ed e solo nella misura in cui la sua 
parola e riconosciuta dalla madre che essa prende valore di 
legge.
Infatti soltanto la madre da al padre una funzione privilegiata 

e non il vissuto reale della relazione con lui e ancor meno il rico 
noscimento del suo ruolo nella procreazione ».13 La parola e 
attributo maschile. Ma soltanto il femminile ne garantisce la 
validita, le conferisce potere reale.

La madre, grazie alia sua comunione col figlio puo farsi me- 
diatrice e interprete di significati e di segni, puo trasmettere il 
linguaggio, e facendolo ne riconferma e riconosce la normativita. 
La parola e « atto », azione, emanazione di se, scambio. Abbiamo 
visto come lo stabilirsi di questa comunicazione sociale si verifichi 
originariamente attraverso lo scambio delle donne. II sacrificio 
e il dono reciproco delle sorelle. La donna e la prima parola che 
gli uomini scambiano, garanzia e verita di ogni transazione suc- 
cessiva. E il linguaggio comune, contenuto fondante di tutte le 
parole e della struttura simbolica della comunicazione culturale 
in se, in quanto il suo « valore », il suo « significato », sono per- 
cepiti immediatamente da tutti i maschi, « riserva d’oro » su cui 
viene garantita reciprocamente fra i gruppi la « sostanza » della 
loro parola.

« Non e difficile adesso comprendere perche, in qualsiasi epoca, 
in qualsiasi societa, il nemico sia del tutto realmente vinto solo 
quando il vincitore si sia impossessato delle sue donne; egli in 
fatti non puo piu fare patti, non pu6 piu contrattare la pace; la 
sua ”resa” e una resa totale perche non possiede piu, concreta-

134



mente e simbolicamente, un valore di scambio: le sue donne 
appartengono al nemico ».14
Nell’esercizio di questa funzione la donna diventa dunque me- 

diatrice di significati e di poteri dal cui uso e essa stessa esclusa. 
Perche la parola sia potente essa deve rimanerne «oggetto», altri- 
menti tutta la costruzione simbolico-sociale crolla, ogni possi 
bility di scambio si vanifica. L’immagine della confusione delle 
lingue e quella della corruzione sessuale sono simboli del caos 
distruttore: « Babele e Babilonia, owiamente immagini femmi 
nili, hanno rappresentato sempre l’identico spettro della fine del 
mondo, perche laddove si sconvolge l’ordine dello scambio delle 
donne si sconvolge anche l’ordine del discorso e di qualsiasi 
patto sociale ».15
II mondo e stato creato dalla parola di Dio. II logos si e fatto 

carne. II figlio e creato dalla parola del padre. La donna (Madre) 
e un tramite muto.

Se la donna, che e parola, usasse questa prerogativa potente 
verrebbe ad assumere la stessa potenza di Dio. Solo Lui infatti 
e parola che parla, Verbo creatore. II significante e il significato 
verrebbero a coincidere. La parola e piu potente della realty, 
infatti la stabilisce: la parola uccide la cosa ed e questa la con- 
dizione del simbolo.

E nel rinnovarsi del sacrificio che si attua il passaggio dalla 
Natura alia Cultura. In cambio di questo « dono » il figlio riceve 
il Nome-del-Padre, garante dell’ingresso nell’ordine simbolico 
della famiglia.

Aderendo al mondo culturale espresso dall’uomo la madre vei- 
cola questo passaggio. La famiglia, primo luogo di socializzazione 
di ogni nuovo essere, nel suo funzionamento e nella organizza- 
zione esprime e incarna questi rapporti. La donna ne e stata 
fatta addirittura la custode, la depositaria, la mediatrice per eccel- 
lenza.

Per garantire « riconoscimento » alia sua prole partecipa al 
sacrificio. II suo sacrificio e sacrificio di se, della propria sogget- 
tivita e della capacita espressiva di significati e valori propri. La 
comunicazione di questa mutilazione fa parte del messaggio, che

135



per la figlia rimarra pauroso specchio di un muto e solitario 
annichilimento.
Complementarita, accettazione passiva dell’attivita degli uo- 

mini, disinteresse per il piacere, pudore, emotivita, ricettivita, 
seduzione, irrazionalita, rinuncia sono le determinazioni di un 
modo di storicita paterialistico fallocentrico, le «doti» che costi- 
tuiscono l’adattamento del mito dell’Altro all’autocoscienza cul- 
turale dell’uomo.

Dall’identificazione all’identita

Dal divieto dell’incesto all’iniziazione c’e una linea continua. 
I processi culturali son tracciati assumendo il maschile come 
«referente». («Riferire: ascrivere, riportare qualcosa a un 
inizio, un’origine, un principio ». Zingarelli, Dizionario della lin 
gua italiana). II che implica: separazione dal corpo della madre, 
interdetto di abbandonarsi al su q / proprio corpo, per individuarsi 
come essere, entita separata.
In seguito il figlio deve assumere un’identita sessuata. Per di- 

ventare un « maschio » deve staccarsi ulteriormente dalla ma- 
trice, madre, ma anche ambiente d’origine, culla, luogo di cre- 
scita.
A questo punto viene esclusa ogni possibilita di comunicazione, 

di scambio con l’universo femminile identificato con la madre, 
matrix. Lasciare il passato, il femminile, senza voltarsi indietro, 
senza residui o rimpianti, e il prezzo da pagare per essere am- 
messi nel regno del padre, per avere il fallo. Essere, cioe esser 
considerato dai tuoi pari, i soli in grado di esercitare il potere 
della definizione, un uomo adulto e responsabile, in grado di eser 
citare il potere, e il potere del sapere. Cosi si compie il processo 
di socializzazione dell’individuo maschio, che viene a prendere 
il suo posto centrale nel mondo ordinato del sistema simbolico- 
pratico della vita del gruppo. L’iniziazione, nelle sue varianti 
storiche, rappresenta l’ingresso nel mondo della produzione spe- 
cificatamente maschile, l’assunzione di quei compiti sociali, reli- 
giosi e politici, riservati alia parte maschile deU’umanita.

136



La donna, il femminile, rimane nell’ombra, e lo sfondo immo 
bile su cui si svolge questo awenimento drammatico. II residuo, 
il resto, cio che rimane quando i soggetti attivi, gli uomini, si 
sono staccati. (L’immagine evoca uno di quei piccoli villaggi 
del Sud, colpiti dalla necessita di emigrazione).

La figlia trova nella madre questa rinuncia alia scoperta ed 
espressione di se che si accompagna alia identificazione col pa 
dre, all’adesione alia sua proposta di identita. Questa abdica- 
zione e non coscienza della madre allontanano la figlia e la con- 
segnano al padre richiedendole quel gesto di sottomissione che 
fornisce a lei, a sua volta, un’identita riflessa.
Per la donna Tunica identita possibile e quella di matrice, di 

interlocutrice strumentale, e quindi fittizia, nel dialogo delluomo 
con la specie. A ben guardare ogni aspetto della sua vita e della 
sua figura sociale sono derivati da cio: madre, moglie, sorella 
da scambiare. La donna non e entrata, come soggetto, nel regno 
della cultura. L’uomo ne ha fatto un suo feudo esclusivo, il luogo 
della sua esistenza specifica e del suo riconoscimento. Essa rap- 
presenta il non essere, il negativo, Tindeterminato, lo sfondo da 
cui bisogna staccarsi per raggiungere il ruolo di protagonista; 
la tenebra che bisogna lasciare per entrare nel Regno della Luce.

Questo e il femminile che l’uomo ha cercato perennemente di 
esorcizzare, di dominare e addomesticare, dentro e fuori di se, 
senza mai riuscirci del tutto, senza mai poter effettivamente ripo- 
sare, profondamente, sui suoi allori, pagati a cosi caro prezzo. 
Senza poter far tacere Tinquietudine lasciata dall’abbandono e il 
senso di un tradimento.
Nei rituali di iniziazione, nei vari ambiti del mondo e della 

cultura maschile, sono ben visibili le tracce di questa ansia. Gli 
uomini si sono fatti in quattro a produrre ogni sorta di versi e 
drammatizzazioni per spaventare, per credere, e soprattutto far 
credere alle donne, che fra loro, con loro c’e la presenza di qual- 
che speciale spirito protettore; pericoloso e feroce verso l’esterno. 
Non si e mai smesso insomma di cercar di fornire segni e prove 
di una speciale predilezione metafisica.

Viene da domandarsi quanto, ieri come oggi, le donne abbiano

137



effettivamente creduto a questa incredibile pantomima, quanto sia 
effettivamente dovuto alia loro capacita di controllo il fatto che 
non abbiano abbandonato il loro posto.

La considerazione deiruomo e delle sue « pompe » che si trova 
nell’universo femminile non e delle piu compiacenti. Spesso, 
almeno laddove essa non sia completamente stremata dalla paura 
o dalla identificazione con l’altro, troviamo nella donna, in qual- 
che piega nascosta del suo animo, una diversa consapevolezza, 
un senso di incredulita e sfiducia nel mondo maschile, nella sua 
sete di assoluto. I suoi entusiasmi guerreschi le sembrano peri- 
colosi giochi di bambino, a cui assiste con orrore o complicita 
o riprovazione ma fondamentalmente con distacco. A volte finge 
di partecipare; sa che il crederci fa parte del gioco, e non osa 
esprimere veramente il suo animo.

La donna in fondo conosce il suo potere, il bisogno che il ma- 
schio ha di lei, le sue forme di dipendenza e di debolezza. Non 
lo rivela apertamente, spesso neppure a se stessa perche lo teme, 
sa che e un potere colpito da ostracismo, proibito, temuto. Forse 
anche lei non se ne fida del tutto: indottrinata dalla diffidenza 
deH’uomo, teme di incontrare dentro di se la Strega. Tuttavia 
credo che non perda mai totalmente il contatto con questa parte 
di se. A volte non riesce a esprimerla positivamente. Diventa 
astio, risentimento, malcelato disprezzo. A volte desiderio di ven 
detta per una vita da cui si sente delusa e tradita. Puo subentrare 
anche un senso di rassegnazione, di sconfitta profonda magari; 
malgrado le « soddisfazioni» e i « successi » assicurati dal ruolo. 
Ma, per quanto domata e sottomessa, questa parte sua interna, 
questa muta consapevolezza non muore totalmente nella donna, 
non rinuncia a lasciare una traccia di se. Talvolta la sua indivi 
duality soffocata si puo rifugiare nelle abitudini piu bizzarre e 
disturbanti, meno comprensibili e piu disprezzate da chi e « ra- 
gionevole ».

La sua mortificazione puo anche diventare mortifiera, datrice 
di morte. Come ci si puo aspettare che un essere costretto alia 
rinuncia della propria individuality, o per lo meno alia realiz- 
zazione mediata e clandestina, all’adattamento e trasmissione di

138



valori autodenigratori, possa essere un gioioso messaggero di 
vita? Ne del resto e questo che la societa chiede alia donna nei 
confronti dei suoi figli. Anzi deve farne persone allevate nel 
timor di Dio, cioe timorose dell’autorita, dello sconosciuto, pronte 
a subire la dipendenza dalla gerarchia, abituate all’impotenza e 
alia rinuncia al senso di se. « Non dicono cio che pensano per- 
che pensano cio che dicono gli altri ».16

Questo e un meccanismo di controllo che ha tenuto uomini e 
donne, e ogni singolo individuo, separato e avulso da se e dagli 
altri. E l’origine di infiniti e immancabili sensi di colpa, che 
con continui richiami al « dovere», stabilito sempre prima, 
altrove, sopra di te, finiscono per soffocare ogni possibile slancio 
individuale e ogni originalita. Ha perpetuato il sospetto e la 
diffidenza, la paura di se e dell’altro, del diverso. La minaccia 
e di scoprire qualcosa che non rientri nell’ordine costituito, che 
possa venir giudicato anomalo, e farci rigettare come devianti 
e pericolosi.

« La mancata rispondenza produce su chi la subisce 1’effetto 
di non esistere, di essere un errore vivente »,17

E meglio perdersi che morire o restare soli. E allora la spe- 
ranza di salvarsi si realizza nell’identificarsi, nel cercare di far 
coincidere la propria forma con quella del modello. La risposta 
gia data previene la domanda che non osiamo formulare, anzi 
determina i modi di questa domanda. Nell’ideologia troviamo 
una garanzia reciproca di soprawivenza.

Una delle regole del gioco, una delle condizioni richieste e la 
complicita al silenzio. Cioe il non rivelarne la consapevolezza. 
Magari si puo anche ribellarsi ad alcune regole, ma non ribel- 
larsi al gioco in se stesso. Non posso comunicare ai miei compa- 
gni di strada che conosco la loro maschera e la mia. C’e pericolo 
che si infranga, che qualcuno diventi curioso di vedere cosa 
c’e dietro.
Cio che permette questa finzione, il ripetersi di questa « funzio 

ne » e proprio la separazione. Separazione all’insegna della quale 
entriamo nel mondo del significante, ai confini del quale si aggi- 
rano feroci i mastini della Psicosi. Separazione dalla madre,

139



dall’altra donna, dall’altro sesso, dall’altra parte di se. L’identifi- 
cazione riposa sul mancato riconoscimento dell’altro, sulla nega 
zione, sull’esclusione. E owiamente sul dominio incontrastato 
della paura, come origine e risultante di questo movimento 
(pseudo-movimento) circolare.
L’egemone garantisce la sua soggettivita, la sua esistenza in 

quanto tale, privando l’Altro del linguaggio che gli e proprio, 
della sua capacita di riflettersi, di pensarsi, degli strumenti per 
riconoscersi. A questo punto l’Altro per pensarsi deve ricorrere 
a un linguaggio non suo, entrare nella Cultura estranea, in quel- 
l’universo simbolico, adottare quel sistema di « valori ». Ma pro 
prio in questo altro sistema trova la definizione di se come non- 
valore, come assenza, la giustificazione della sua inferiorita. 
II suo essere come essere colonizzato. Si guarda in uno specchio 
che gli restituisce un’immagine di oggetto. In questa operazione 
garantisce all’egemone la sua soggettivita e si perde. Preso in 
un meccanismo in cui la sua attivita si risolve in una forma di 
riflessione, si trova disarmato; si consegna all’altro come schiavo 
confermandogli l’identita di padrone.

Questa azione lascia dietro di se un senso di vuoto, di « per- 
dita », che alimenta il bisogno di riconoscimento. E cosi il cer- 
chio si chiude. Questo e l’lmpero del Simile, del Medesimo.

II femminismo ha posto il problema dell’identita della donna. 
Che si tratti di un individuo, di un gruppo, di una specie, l’iden- 
tita possibile e una sola: quello che siamo.
II trovarla, il prendere contatto, e il risultato di un processo di 

« immersione ». Non di estrapolazione di qualcosa. £  la totalita, 
non una parte di essa. II soggetto, non l’oggetto del suo discorso. 
Non quello che vorremmo essere piu di cio che non vorremmo 
essere. Ogni separazione da-di questa totalita e una mutilazione, 
castrante, mortificante e mistificante. Portatrice di debolezza e 
di falsa coscienza. II riflettersi in immagini svia la ricerca della 
verita. Non si tratta di costruire altri modelli, valori a cui ade- 
guarsi. Si tratta di riconoscerci come siamo. Fra noi e dentro di 
noi. Se siamo specchio riflettiamoci. Riflettiamo l’immagine che

140



di volta in volta emerge, invece di quella consigliataci, imposta 
o che crediamo « migliore ». Evidentemente anche dentro di noi 
ci sono valori imposti. Non nascondiamoli, anzi tiriamoli fuori, 
conosciamoli, esploriamone la natura.

La parola maschile e logos, legge, ha acquistato valore norma- 
tivo. Ratificato dal silenzio della donna. Se le donne rompono 
questo silenzio esiste una parola diversa, che e possibilita di affer- 
mare, dire senza piu la pretesa e la credenza dell’assoluto. Dove 
vive il Diverso finisce il regno dell’Assoluto. Questo che l’uomo 
teme come l’awento della distruzione, puo rappresentare invece 
l’uscita da una logica unidimensionale, terroristica e definitoria 
ormai senza sbocchi, che gia cosi grandi possibilita espressive 
ha soffocato.
Non si tratta di disfarsi di qualche cosa di sbagliato, ma di 

« scoprire » chi siamo, di ascoltarci e sentirci, vederci. Rompendo 
la soggezione a schemi e definizioni pre o post-scritti.

« L’identita scaturisce da questa radicale rinuncia a una Do* 
manda e percio a una Risposta: frantuma la domanda in una 
miriade di espressioni di coscienza »,18
Nel corso di questa operazione anche le differenze emergono, 

si vedono. Non ce  bisogno ne di giudicarle ne di negarle. Prese 
ancora una volta dalla paura di esserne inghiottite o schiacciate. 
Possiamo forse provare a convivere consapevolmente con il di 
verso, interrogandolo e dialogando.

« Le disparita tra gli esseri dipendono da disparita di ricono- 
scimento e di ascolto. Ci si inferiorizza, si sparisce se non si trova 
spazio per il proprio essere e la sua manifestazione ».19

L’esperienza della molteplicita, della divisione sta anche den 
tro, non solo fuori di noi. Vivendola ed esplorandola possiamo 
forse scoprire in essa una possibilita di espansione.

Rinunciare a specchiarsi, a identificarsi attraverso « Altro» 
(storia, individuo, tradizione, valori) significa anche smettere di 
riflettere il valore dominante, di permettere il costruirsi della sua 
immagine (immaginazione, dominazione) attraverso di noi; signi 
fica scuotere quella « preesistenza di verita che va sotto il nome

141



di cultura »20 per acquisire la consapevolezza della « peculiarita » 
della situazione vissuta.
Cercare la propria identita vuol dire anche rinunciare all’ugua- 

glianza, all’ideologia dell’uguaglianza. Individuarsi invece che 
identificarsi. Cioe cercare questa identificazione (di se) nella spe- 
cificazione. Specificita. Che significa assumere la propria condi- 
zione, unicita, come prospettiva, ottica, punto di vista nel/del 
mondo.

Elemire Zolla intitola il primo capitolo del suo libro Le mera- 
viglie della natura: « La natura e le qualita, owero specialita » 
e cita H. de Balzac « ... i piu bei geni umani partono dalle tene- 
bre dell’Astrazione (regno dell’uguaglianza) per giungere ai lumi 
della Specialita. [Resta da vedere se veramente partono da IL .] .  

Specialita: species, vista, speculazione, il vedere tutto e di colpo; 
speculum, specchio, mezzo per apprezzare le cose rawisandole 
nella loro interezza ».

Jung ha indagato le caratteristiche differenze dell’individuo 
maschile e femminile. Ha individuato alcuni caratteri costanti 
e ne ha circoscritto le dinamiche e le rispettive relazioni.

Maschio e femmina sono, a un certo livello, irriducibilmente 
diversi sul piano fisico. Non si puo escludere quindi che questa 
diversita si esprima in qualche modo anche a livello psichico in 
ciascun essere, e senza dubbio alcune delle indicazioni di Jung 
a questo proposito appaiono esatte. Bisogna tuttavia essere con- 
sapevoli del rischio che questa ricerca e questo genere di esposi- 
zioni comportano. Se e vero che esistono caratteristiche cui si 
possono attribuire qualita maschili e femminili, non e necessaria- 
mente vero che siamo in grado di tracciarne in maniera chiara 
l’andamento, che i loro rapporti siano costanti e che si lascino 
classificare in nitide tabelle e simmetriche corrispondenze. Tal- 
volta la complessita delle interrelazioni ci sfugge e il desiderio 
di racchiuderle in un sistema regolare e ordinato, con ogni cosa 
al posto che ci sembra « giusto », finisce per togliere verita alle 
osservazioni, rinchiudendole in una costruzione rigida che tende 
ad avere connotazione di normativita.

142



Una volta accettata la legittimita, il diritto all’esistenza, cioe 
l’attualita e utilita di entrambi i poli, potremo forse lasciare 
spazio al libero gioco degli elementi maschili e femminili. Solo 
cosi verremo a conoscere i tratti e le tendenze, i pericoli e van- 
taggi in ogni situazione data. Da quella che e stata finora una 
delle piu grosse fonti di tensione e di conflitto per la specie, pub 
forse emergere allora una possibilita di integrazione, fonte di 
varieta e foriera di quella capacita creativa necessaria oggi ad 
affrontare i problemi del mondo.

Bisogna rinunciare al sogno di palingenesi di Reich: la donna 
non ha alle spalle alcun passato mitico a cui riferirsi, nessun 
paradiso perduto da riconquistare.

La fuga all’indietro, recupero di un passato piu o meno « sto- 
rico » da riconquistare, e una reazione al senso di vuoto, di priva- 
zione. Pericolosa nella misura in cui —  cercando nell’zeri —  
rinunciamo di fatto all’ora.

Quando si affronta il tema della discriminazione sessuale, ab- 
biamo constatato la presenza di un atteggiamento mentale molto 
frequente in studiosi e femministe: si parte dalla supposizione 
di una fase storica in cui esisteva uguaglianza e armonia tra i 
sessi, e si va poi a cercare di costruire ipotesi su quale sia stato 
l’evento straordinario che ha provocato la « catastrofe» che 
ha condotto alio stato di conflitto e divisione che noi conosciamo. 
E naturalmente le cause individuate sono le piu diverse secondo 
le inclinazioni dell’autore. II passaggio e attribuito all’awento 
della proprieta privata, oppure alia scoperta della partecipazione 
del maschio alia funzione riproduttiva ecc. Ogni volta a questo 
si accompagna una « descrizione » della vita e organizzazione 
sociale precedente la « catastrofe ». Abbiamo visto cosa Reich 
e, per esempio, E. Reed dicono in proposito.
Insomma sembra che si possa assumere la separazione e la 

differenza soltanto partendo da una unione e da un’uguaglianza, 
per quanto ipotetiche e proiettate nel passato.

Questo atteggiamento oltre che portare a perdersi in un vespaio 
di ipotesi e awenimenti piii o meno clamorosi, appare anche 
assai poco scientifico.

143



Se ben possiamo comprendere la sete di « giustizia » che muove 
questi studiosi e il desiderio di ristabilire un equilibrio fra le 
due parti dell’umanita, non sembra certo che cid possa autoriz- 
zare a questo genere di operazioni proiettive, che portandoci 
lontano dalla verita, non contribuiscono certo ad aiutare la 
causa invocata.
Non dobbiamo dimenticare che il concetto di uguaglianza e in 

qualche modo frutto di un’operazione ideologica. Se e servito e 
serve a ispirare tante « giuste » cause non sembra tuttavia esser 
do che, andando a vedere, ritroviamo in natura. Appare quindi 
quanto mai idealistico e inesatto attribuire la divisione e la diffe- 
renza agli eventi provocati dalla civilta dell’uomo, riservando 
unione e pace alle fasi « precedenti» dell’umanita.
Nella natura, nella societa animali, in vari gradi e misure secon- 

do le specie, sono presenti forme di organizzazione che preve- 
dono ruoli e funzioni diverse per i loro membri. Alcuni di que 
sti anche con una chiara connotazione gerarchica.

« La societa patriarcale riproduce i privilegi che le comunita 
dei mammiferi hanno decretato all’aggressivita del maschio. E’ 
vero che l’harem e un bisogno del cavallo come di molti altri 
animali, ma il bisogno delle giumente non e quello di essere 
dominate in massa dallo Stallone. Tant’e vero che per radunarle 
e possederle quest’ultimo fa leva sulla violenza e loro si ribel- 
lano disperatamente. Solo quando sono state morse a sangue in 
lunghi combattimenti, sconfitte, accettano il ruolo ».21

Quello che entra e si sviluppa nella societa umana in maniera 
unica e l’attribuzione di un significato culturale, cioe simbolico, 
a queste differenze. Esse acquistano allora nell’ideologia un aspet- 
to piu complesso: si costruiscono delle teorie, delle immagini che 
oltre a perpetuarli, « spieghino » e giustifichino questi comporta- 
menti differenziati, di volta in volta li associno a valori atti a 
conferire connotazioni positive o negative.

Riusciremo forse meglio a renderci conto delle rispettive posi- 
zioni del sesso femminile e maschile nella specie umana se, in 
vece di partire da fantasiose speculazioni sul « passato », osser- 
viamo come si configura e organizza il rapporto fra i sessi oggi,

144



nella nostra come in altre specie. Conoscendo e confrontando 
le differenze con altre societa animali, saremo forse aiutati a 
immaginare i possibili percorsi dell’evoluzione da quelle alia 
nostra forma di organizzazione.

E potremmo anche essere indotti a considerare la differenza con 
meno scandalo o disprezzo, cioe sotto un altro punto di vista, 
quello della necessity della diversificazione, dell’articolazione 
delle qualita e delle funzioni, come condizioni della soprawi 
venza e dello sviluppo di ogni organismo. (L’apologo di Mene- 
nio Agrippa raccontava...). E questo non gia per vedere le so 
cieta come un insieme rigido di gerarchie, ma anzi per imparare 
a individuare nuove linee di sviluppo, nuove soluzioni e possibili 
forme del viver sociale.

Note

1 C. Lonzi, op. cit., p. 38.
2 W . Reich, Analisi del carattere, Sugar, Milano 1973, p. 17.
3 Ibid., p. 16.
4 Ibid., p. 20.
5 W . Reich, Psicologia di massa del fascismo, Sugar, Milano 1971, p. 62.
6 Ibid., pp. 62-63.
7 Ibid., p. 138.
8 I. Magli, op. cit., p. 39-
9 A. Rifflet-Lemaire, Introduzione a Jacques Lacan, Astrolabio, Roma 1972, 

p. 111.
10 J.J. Goux, op. cit., p. 80.
u  Ibid., p. 72.
12 Ibid., pp. 83-84.
13 J. Lacan, in Rifflet-Lemaire, Introduzione a Lacan, Astrolabio, Roma 1972, 

p.116.
14 I. Magli, Potenza della parola e silenzio della donna, in « DWF », n. 2, p. 15.
15 Ibid., p. 1 9 .
ifi Marta Lonzi, Diritti della mia soggettivita, in La presenza dell’uomo nel 

femminismo, Rivolta Femminile, Milano 1978, p. 21.
I7 Carla Lonzi, Mito della proposta culturale, ibid., p. 148.
1* Ibid.
19 Ibid., p. 150.
20 Marta Lonzi, op. cit., p. 12.
21 Carla Lonzi, La donna vaginale e la donna clitoridea, Rivolta Femminile, 

Milano 1971, p. 21.

145



7.\ LAVORO E POPOIA7.IONF. NHM ATTIVA PER SESSO 
( m iglinia)

u<H

©C
 

«
 

o
 

>
«ft 

*4
 

N
 

U
«a u
•

ft 
(S

§ 8 
ft. c

op
i

013&

a<8 *ft

£ aaq
^

a

19 
, 

u
 

U
.

oH01-4aA
JoHc
 

o
 

o
 

u
 

u
 
o

©
 
•

 
. 

t>
 

*
f
t>

C
 

»*4
M

 
*0

S 8
ft o
<u 

O
upftT

. *Q V
<

 
2

ouo« 
ft

ouo 
s:

to'0u«rC
L 

ft.

o
-

S
-

P
>

 
f
t

 
f
t

 
N

 
N

 
n

 
O

 
n

 
n

 
it 

in
ft 

w
 

o< 
H

 
m «j

in 
m

 
<» 

m
 

in m
M

 
N

 
N

 
N

 
N

 
N

ft 
N

 
<6 

O 
ft 

ft N
ft 

4 
a

 
m

 
^ 

ft «
vo 

o
 

ro 
\c 

cc 
ct> 

»-<
m

 
<c 

«e 
0

 
«c 

ft
«

 
N

 
-N

 
N

 
C

l 
N

 
ftj

V
C
 

0
V

 
*3

 
0

0
ro 

in 
ft 

ft 
CM 

ft

f
t

iO
f
t

in
f
t

N
O

f
lO

^
f
t

c
o

f
t

f
t

 
o

ftr
lft^

ftftftc
O

ffft^
K

n
 

*3" 
'

H
e

O
'

O
c

O
O

O
O

.
C

M
\

D
C

'
C

M
i

n
f

t
*

e
'

 
.ft

CM
 

CM
 

C
M

 
CM

 
C

M
 

CM
 

C
M

 
CM

 
e
' 

CM
 

CM
 

CM
 

CM
 

CM

V
O

CMCMVCCM

co
 

o
 

cm
 

eo
 

ft 
in 

ft 
vo 

ft
oo 

v
e 

m
 

eo
 

o
-

O
' 

O
' 

0
0

 
CO

 
CO

£
in

O
cn

h»
\C

o
in

>£>
00

O
CM

rH
T~

H
CM

CM
CM

CM
CM

CM
CM

co 
n

 
vo 

w
 

vo 
h

 
o

®
 

O
 

ft 
n

 
ft 

ft 
ft

O
 

N
 

ft 
ft 

N
 

fti 
ft

O' 
oO 

O' 
O' . 

 ̂
On

•
0

O
' 

ft. 
O

' 
m

*-» 
o

O
 

VH

cn.ft
O
'

o

c
m

O
' 

V* 
o

m
 

»
o

 
ft.

C
 

<p 
rft

m
 

o
' 

<
t 

m
 

0
0

 
O

'

m
o

o
f

t
c

O
f

t
O

M
f

f
t

O
f

t
f

t
i

n
f

t
 

vo 
vo

0
<

f
<

j
m

o
^

c
n

^
Q

o
c

c
o

c
:
0

' 
r* 

co
c

n
v

o
i

n
c

M
c

n
r

^
o

o
v

c
t

n
c

.
 

c
i

c
n

c
M

 
c
m 

cn
m

m
v

O
v

c
v

D
v

c
m

m
m

w
'

,
 

m
m

m
 

m
 

«
n

cn
 

cn
 

m
C

O
 

ft <t
O

 
-H

 
ft.

in
 

in
 

y
j

«3
 

in
 

.ft
•

H
 

P
** 

C
M

cn
«

3

O
'

0
0

<T

CM*3*0f
t

*3VC
cn

 
*3

 
*3 O

' 
O

 
ft*

O
 

M
T 

CO
in

 
*3 

cm
.3

 
<
r

in 
r*. 

o> 
vo

CM 
CM

*3
 

«
3

C
r 

*
 

C
 

ft
CM 

CM
vO•

n

«n 
co

V
C

 
VO

 
0

0
 

O
'

CM 
ft* 

*3 
ft 

ft 
n

in
ft* 

ft* 
•

3 
*3

O
M

f
C

M
*

f
t

C
n

»
*

.
V

O
v

f
t

C
C

M
f
t

4
f
t

»
*

^
 

VO
 

CO
0'c

O
v

ft
|

M
v

o
in

c
o

<
-in

c
o

o
o

o
'

0
 

o
»

0
C

M
C

M
C

M
tftft'T

ftv
ftft'lv

ftT
M

v
ftv

ftC
M

 
vft 

CM

O
' 

<
t 

m
ft 

o> 
«d

CM 
T-t 

.ft

O
'

o
oft.

ft*
f
t

*

CMo
O
'

O
'

mC
O

inco

COf
t

*
vO

*3in

O
 

ft!
O
' 

m
 

v
c 

VC 
v

o
 

v
f

S
CO. 
CO

inc**co
CO 

CM 
in

 
ft 

CM 
CM

m
 

co
 

co 
vr 

ft! 
ft.

VOft*.
C

O

VOoCO
C

O
f
t

*

CM

mcoCM
CM

mco

O
' 

ft) 
Q

 
vO

ft* 
<T 

*? ft
0

0
 

ft] 
CM

 
O

<r 
m

 
«o 

vo

in 
O' 

eo 
eo 

co 
r*

S
O
' 

«o 
in

 
m

CO 
ft* 

co
vC

 
O

' 
ft.

-3
 

CM
 

O
in 

in 
in

mo
oOin

*0"
o

cof
t

*

om

o
o

voOm

in0
0m

«ft
j
jao

S
L

o8<

CO 
00 

OV 
O

O
 

r
*

 
CM

 
vrl

ft 
ft 

H
c 

>} 
rt 4

r
*

c
oc*3

•
ft 

CMin
C

 
O
'

<
J 

C
O

m
CM

CM
in

CO
00

c>
t—<

o
O

s
SC

O'
00

tH
oc

ON
00

00
cn

cn
n

cn
cn

cn
H

0-4
0-»

0̂
4T4

I
*

 
0

0
 

in . m
(ft 
m

>
 

U
 

O
'

O
 

.U
 

ft*
c 

o

ovCO
'

v
e

o

CMvOO
'

coveO
'

•
3

vOO

mveo*ft

v
eveO
'

0
0

VOO
'

O
' 

O
 

ft*
v

e
 

i*. 
•

O
' 

O
' 

fc
ft 

ft 
0

•
oc

e«9 
I

o
 

o
O

 
ftC

 ft o
>4 

«
 

0
 

M
#

o
 it

r
*

mO
'

H
 

•
<

 CM
H

 vft 
co 
m

 e
 

* C 
o

 
•

P
v

ft

ssCO ftl 
H

 
• 

O
*4 ft
 o

 *om
«N

 e
K

 
B

O
 "ft

Q
 vft 

•ft W
 

ff t 
6

 
0

 4
J 

*0
 

CO

O
 *4

 
•f t *0
a8.2 
-r-f *4 
N

 ci

8888 
*4

 *4
 

N
 4-1 

C
 *>

 
> 0
0 ift 
•f t H
sa1 I

UC£



OCCUPATI PER RAMO DI AT T IV ITA 1 E* SESSO 
 ( mjgllala)_________________

in
H

IA
IA

N
O

0
0

m
N

O
N

O
|M

0
0

u
H

n
o

•
3

0
0

c
0

0
C

^?
4

^
O

'
C

M
G

O
N

O
lA

0
0

a
*

0
0

O
o

O
H

O
id

O
F

d
 

d
F

d
C

M
C

M
r

F
d

<
H

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

N
O

H
O

IA
m

sC
A

l
A

*
1 

0
0

c
n

: 
n
o

m
N

O
m

IA
0

0
«

n
C

M
N

O
O

N
O

'
o

nO
i ^

«
n

Q
IA

i
)

_
O

'
C

M
o

r
*

C
M

A
l

C
M

S
J

<
n

IA
N

O
C
m

N
O

C
O

A
*

C
X

r
*

4
^

<
f

*
4

•
0“

• 
^

s
r

M
t

!<
<

r

U
 

*
U

f
!

G
O

c
n

C
M

IA
N

O
IA

O
'

i
o

f>
4 

^
N

O
C
m

C
M

IA
O

0
C

M
, 

C
M

C
M

F
d

, F
d

O
'

O
'

<
 

£
F

d
r

*
V

*
- 

rd
vM

* 4
fd

F
d

C
M

C
M

C
M

C
M

%
 

*
 

______i.
f

4
f

^
F

d
F

*
W

H
F

d
1 

F
d

F
d

F
d

fd
fd

U
 

s
C

M
cn

f
4

H
O

'
IA

0
0

C
M

IA
N

O
A

IA
C

M
4

j
H

lA
G

O
c
n

IA
IA

; 
c
n

F
d

H
N

O
o

IA
F

d
 

I
0

0
0

0
0

0
a

o
0

0
O

'
O

C
O

'
o

o
o

CM
fd

-C
l

*
 

2
rC

: 
n

fd
r

4
v

d
F

d
! 

^
 ‘

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

u
co

0
0

N
O

O
N

N
O

o
C

O
O

'
a

o
lA

O
'

>v
4

4
J

*8
 

&
L

V
-

H

C
A

C
A

lA
N

O
N

O
C

M
( 

C
m

1 
^

N
O

N
O

N
O

N
O

N
C

4
JCO

aCO
O

1-4
O

'
IA

O
'

IA
: 

A
C

M
N

O
v

o
O

'
A

*
0

)
qg 

2
i

. 
•
•

<
n

IA
o

cn
IA

<
•

cn
: 

^
i 

F
d

C
M

cn
wu

 
- 

1
£

a
*

  
|M

*
0

0
G

O
G

O
O

'
O

'
; 

9
O

'
i 

O
'

O
'

O
'

O
'

F
4

<
aP

 
r

vO
’ 

N
C

M
O

'
H

IA
: 

c
o

i 
O

O
'

N
O

O
'

O
'

fd

I
m

W
IA

N
O

: 
n
o

N
C

. 
N

O
1 

IA
C

M
o

0
0

O
'

C
M

G
O

G
O

G
O

0
0

0
0

G
O

I 
G

O
; 

0
0

0
0

O
'

0
0

0
0

O
'

o
C

O
m

! 
IA

; 
o

O
C

' 
£

! 
<

t
N

O
o

C
M

'
IA

 
c
n

i 
C

M
IA

u
*

; 
«A

C
M

1 
o

eM
0

0
C

M
, s

?
N

O
IA

o
 

S
tn

C
A

IA
IA

I 
IA

N
O

. 
N

O
N

O
. 

N
O

C
M

N
O

N
O

N
O

V
 

^
o

* 4
* 

f
*

  
H

 
•

r
4

*
*

* *
F

d
4

-4
^

4
fd

F
d

F
d

t
j

O
O

o
F

F
fd

i 
c

c
n

oo
f 

c
n

n£
O

'
' 

N
O

c
n

O
'

Q
o

 
f  

N
O

o
c

n
 •

• 
A

#
O

*
A

>
h

c
i 

n
nO

C
m

O
'

1
A

W
 

M
w

m
C

A
0

0
O

C
C

O
; oc

0
0

A
*

N
O

.. 
IA

«A
1 

m
N

O
N

O
N

O
H

fd
fd

H
F

d
H

nH
F

d
! 

^
il 

F
d

i 
'r

*
  

F
d

’ 
td

' 
F

d
F

d

u
N

O
N

O
A

*
IA

o
• 

cn
O

C
1 

IA
I 

C
M

1 
c
n

: 
^

: 
lA

. 
o

o
a

 
y

c
n

<
N

O
IA

oo
C

M
0

0
  

4-4
i

O
O

'
o

c
n

0
0

 
i

«
0

c
n

IA
a

O
'

. 
V

*
C

M
F

d
o

C
M

C
M

s
f

; 
i
a

IA
lA

C
A

C
A

IA
 

.
IA

: 
IA

N
O

N
O

: 
N

O
N

O
5

0
N

O
: 

n
o

N
O

n
o

 
:

W
i 

.
F

*
c
n

' N
O

• 
N

O
r

-
f

4
C

M
A

l
N

O
 

:
f-»

H
. 

r<
H

F
d

1 
v

d
H

F
d

d
F

d
fd

 
f

<
;

auu
 

2
N

O
cn

f
-*

N
O

IA
C

M
F

d
m

4
d

C
M

C
M

O
' 

i
r

-t 
*

o
c

C
O

C
M

N
O

G
O

O
'

C
M

C
M

-
N

O
O

C
O

'
G

O
N

O

t
.

-<
C

M
C

M
C

M
C

M
C

M
C

M
C

M
C

M
C

M
C

M
C

M
C

M
C

M
 
r

FiJ
V*

J
CO

a
 

k
o

IA
0

0
N

O
0

0
IA

A
^

c
n

C
M

N
O

C
M

 
!

3e
a

C
M

C
M

C
M

C
i

C
M

C
M

 
.

F
d

C
M

C
M

C
M

C
M

C
M

 
;

M

uu
€

0
o

IA
IA

O
N

O
C

M
O

'
O

C
M

G
O

«
 s

4
IA

a
-

F
d

r
*

O
C

C
M

o
O

IA
IA

IA
 

*
Q

nO
fM

C
M

O
' 

'
O

'
o

O
'

a
o

O
'

O
'

C
b

O
'

O
^

O
i"*

F
d

f*
F

d
* 4

M
F

d
• F

d
F

d
d

F
d

f
*4

F
d

ttj
«

4
O

' 
 

C
M

c
0

0
O

'
C

M
IA

O
'

C
O

C
M

c
n

O
'

O
l

e
 

a
.

O
'

oo
IA

a
.

N
O

0
0

C
M

N
O

O
cn

C
M

.3
a

*
a

*
0

0
a

.
N

O
in

IA
IA

IA
N

O
N

O
N

C

&
h

H
r

4
fd

F
d

^
d

4-4
F

d
F

d
F

d
F

d
 

i

*
u

C
M

o
O

c
n

 
1

A
-

<
r

F
d

c
n

f
4

o
: 

1
.__

t
 S

E
H

c
n

0
0

H
O

'
4-4

c
n

F
d

N
O

O
'

IA
IA

N
O

o
c

O
'

O
'

O
C

O
'

O
f

4
F

d
.

C
M

c
n

 
,

2
c
n

m
in

c
n

c
n

c
n

c
n

c
n

*
0

•
: 

^
 

1

•
C

M
O

'
IA

s
f

O
’  <

t
O

<
f

N
O

O
'

o
C

M
c
n

F
d

fd
4

J
O

N
O

N
O

fd
f-4

o
c

c
n

N
O

F
d

 
1

G
O

C
M

N
O

c
n

H
u

*
N

O
c
n

«
4

f
-

o
r

*
N

O
m

c
n

cn
C

M
F

d
C

M
 

1
Ou

H
f

*
C

M
C

tl
CM

C
M

^
 

i
F

d
F

d
4-4

F
d

F
d

F
d

fd

F
d

G
O

C
M

cn
a

*
N

T
IA

c
n

o
F

d
N

O
IA

o
CM

IA
w

4
^

-
r-%

O
O

O
'

O
'

rd
c
n

O
'

rM
C

M
N

O
IA

40*
 O

’
in

c
r

*
IA

c
n

m
C

M
F

d
O

'
r

*
IA

lA
<

*0-
<
r

•o
r

«n
c
n

c
n

c
n

jn
M

C
M

C
M

A
*

0
0

f
4 

j
o

m
in

O
'

o
fd

CM
cn

<
f

IA
N

O
C

M
ao

O
'

O
6

•
•

IA
N

O
N

O
N

O
N

O
N

O
N

O
N

O
N

O
N

O
N

O
#

c
>

u
o

O
^

O
'

O
'

o
*

O
'

O
'

O
'

O
'

O
'

O
'

O
'

r
<

O
u

F
*

V
*

F
-

T
*

^
4

4-4
F

d
4-4

F
d

F
d

F
d

F
d

n
 1

•
£

o
i

•
d

 
i

Fontf: - Rllevazione nazlonnle della forza dt lavoro , ISTAT, 1957 

- RolletM.no menslle dl a tu tls tlca ,dlc , 1971,n® 12,



Bibliografia

Aa. Vv ., La coscienza di sjruttata, Mazzotta, Milano 1972.

T .  Adorno , Minima moralia, Einaudi, Torino  1954.

A . Bebel, La donna e il socialismo, Sandron, Palermo  1905.

L. Caruso, A l di la dell’emarginazione femminile, stampato in proprio, 
Milano 1972.

S. Castaldi-L. Caruso, Vultra faccia della storia (quella femminile), D ’An 
na, Firenze 1975 .

S. D e  Beauvoir, II secondo sesso, II Saggiatore, Milano 1965.

F. D ’Eaubonne, Le feminisme, Alain  Moreau, Parigi 1972.

F. Engels, L’origine della famiglia, della proprieta privata, dello stato, 
Editori Riuniti, Rom a  1963.

E. Figes, II posto della donna nella societa degli uomini, Feltrinelli, M i 

lano 1970 .

S. Firestone, La dialettica dei sessi, Guaraldi, Firenze 1971.

S. Freud , Totem  e tabu, Boringhieri, Torino  1969.

S. Freud , Introduzione alia psicoanalisi, Boringhieri, Torino  1969.

B. Friedan, La mistica della femmvnilita, Ed. Comunita, Milano 1964.

E. Gianini Belotti, Dalla parte delle bambine, Feltrinelli, Milano 1973.

E. Harding, La strada della donna, Astrolabio, Roma 1951.

E. Harding, I misteri della donna, Astrolabio, Roma 1973.

L. Harrison , La donna sposata, Feltrinelli, Milano 1972.

Kronhausen-Phyllis, Sexual response in women, Calder, London 1965.

L. Irigaray, Speculum, Feltrinelli, Milano 1975.

W . Lederer, Ginofobia o la paura delle donne, Feltrinelli, Milano 1970.

Cl. Levi-Strauss, Le strutture elementari della parentela, Feltrinelli, Mi 

lano 1969.

Cl. Levi-Strauss, Vita familiare e sociale degli Indiani Nambikwara, Einau 

di, Torino  1970.

Cl. Levi-Strauss, Razza e storia e altri studi di antropologia, Einaudi, T o  

rino 1967.

C. Lonzi, Sputiamo su Hegel, Scritti di Rivolta Femminile, Milano 1970.

148



C. Lonzi, La donna vaginale e la donna clitoridea, Scritti di Rivolta Fem - 

minile, Milano 1971.

I  Magli, La donna un problema aperto, Vallecchi, Firenze 1974.

I. Magli, Matriarcato e potere delle donne, Feltrinelli, Milano 1978.

B. Malinowsky, Sesso e repressione sessuale tra i selvaggi, Boringhieri, 
Torino  1969.

B. Malinowsky, La vita sessuale dei selvaggi, Feltrinelli, Milano 1968.

A. Manoukian, Famiglia e matrimonio nel capitalismo europeo, II Mu- 
lino, Bologna 1974.

H . Marcuse, Eros e civilta, Einaudi, Torino  1968.

C. Marx, Manoscritti economico-filosofici del 1844, Editori Riuniti, R o 
ma 1968.

C. M arx, Forme economiche precapitalistiche, Editori Riuniti, Roma 
1970.

Marx-Engels, Opere scelte, Editori Riuniti, Roma  1966.

Marx-Engels, La concezione materialistica della storia, Editori Riuniti, 
Roma 1966.

Masters-Johnson, L’atto sessuale nell’uomo e nella donna, Feltrinelli, M i 
lano 1972.

M. Mead, Sesso e temperamento in tre societa primitive, II Saggiatore, 
Milano 1967.

M. Mead, Maschio e femmina, II Saggiatore, Milano 1962.

K . Millet, La politica del sesso, Rizzoli, Milano 1972.

E. Morgan, Uorigine della donna, Einaudi, Torino  1974.

S. Moscovici, La societa contro natura, Ubaldini, Roma  1973.

S. Nozzoli, Donne si diventa, Vangelista, Milano 1973.

E. Reed, Sesso contro sesso 0 classe contro classeP, Savelli, Roma 1974.

W . Reich, La funzione delVorgasmo, Sugar, Milano 1969.

W . Reich, Psicologia di mass a del fascismo, Sugar, Milano 1971.

W . Reich, Uanalisi del carattere, Sugar, Milano 1973.

W . Reich, L’irruzione della morale sessuale coercitiva, Sugar, Milano 
1972.

Rifflet Lemaire, lntroduzione a Lacan, Astrolabio, Roma 1972.

W . Steckel, La femme frigide, P .U .F., Parigi 1950.

149



E. Sullerot, La donna e il lavoro, Etas Kompass, Milano 1968.

« Ceci ( n )  est (pas) mon co rp s» , Les cahiers du Grif, n. 3, 
1974.

« Donne  e bello » , L ’Anabasi, Milano 1972.

« D W F  Donna W om an  Femme  » , n. 1, Bulzoni, Rom a  1975.

« II manifesto » , n. 4 , sett. 1965  (II maschile come valore).

La presenza dell’uomo nel femminismo, Rivolta Femminile, 

1978 .

« V e l»  n. 1, Materia e pulsione di morte, febbraio 1975. 

« V e l»  n. 2 , 11 godimento e la legge, agosto 1975.

giugno

Milano

150



Indice

Premessa, 7 

Introduzione, 9

I valori della femminilita, 17
I
II mondo si divide in due, 19; L ’altro del medesimo, 2 8 ; Amore £ dedi- 
zione, 30 ; L ’effetto della frusta, 36.

II

Una cultura « naturale» , 39 ; Dalla parte della natura, 4 2 ; Mitolo- 
gica, 47.

Le origini, 53
I
La famiglia fra struttura e sovrastruttura, 55 ; La donna, condizione 
originaria della produzione, 58.

II

II matrimonio esogamico e il divieto di incesto, 6 3 ; Fra  natura e  cultura, 
6 9 ; La divisione sessuale del lavoro, 71 ; L’istituzione della parentela, 78.

III

I Trobriandi: dimostrazione etnologica di alcune leggi della sessuo- 
economia reichiana, 85 ; Organizzazione sociale dei Trobriandi. Priorita 
del matriarcato e origine dei beni dotali, 8 8 ; Riconsiderazione critica 
della documentazione di Malinowsky, 9 3 ; Credenze trobriandesi, 104; 
Matrimonio e procreazione. La concezione pateriale, 106.

IV
Passaggio dal matriarcato al patriarcato, 115;  La « collettivita sessuale » , 
118.

V
Rapporti fra struttura caratteriale e ordinamento sociale, 125;  Pate- 
rialismo e concezione (della materia), 128; L’assunzione fallocentrica 
della donna: femminilita, 132;  Dall’identificazione all’identita, 136.

Appendice, 146 

Bibliografia, 148

151



Finito di stampare 

nel dicembre 1978
dalle A rti Grafiche Ubezzi & Dones 

per conto di Vangelista editore in Milano


