1V
Passaggio dal matriarcato al patriarcato

Nel tentativo di spiegare il passaggio dal matriarcato al patriar-
cato Reich insiste sul meccanismo dei beni dotali che sancisce
il contrasto di interessi tra clan materno e clan paterno. Abbiamo
visto che il conflitto si realizza fra il rappresentante dell’autorita
secondo la successione in linea materna, cioé¢ il fratello della mo-
glie, e il marito, destinatario della donazione; e — per la suc-
cessione al potere — tra i figli della sorella e gli appartenenti
al clan paterno. La gerarchia di rango fra clan e i privilegi del
capo-tribu rappresentano, sebbene in forma primitiva, uno stru-
mento di accumulazione della ricchezza che tende a individuare
un contrasto fra due classi, di cui una s’'impoverisce sempre pit,
il clan materno, mentre I’altra si arricchisce.

« I rapporti di produzione instauratisi fra i clan materni e quelli
paterni contengono gia ideologicamente il germe dell’odio tra
oppressori e oppressi ».'

Si puo ipotizzare anche che la nascita di molte figlie femmine
all'interno dello stesso clan fosse malvista in quanto portava
all’accumularsi dei tributi sui fratelli, i quali pertanto non riu-
scivano a fornire beni dotali in quantita consistente, né arrivavano
a ristabilire un equilibrio con i beni ricevuti in qualita di mariti.

Reich cita I'affermazione di Engels che l'origine di ogni divi-
sione di classe sta nel « contrasto uomo-donna », rilevando che
la donna fa parte del clan oppresso, I'uomo di quello oppressore.

Ma identificare quella che Reich descrive come la contraddi-
zione fra matriarcato e patriarcato nascente con «lo sviluppo
dell’antagonismo tra uomo e donna »” ci sembra inesatto. Il con-
flitto ha come interpreti soggetti maschili, il marito e il fratello
della moglie; possiamo configurare i loro interessi come interessi
di clan, in cui la donna é implicata solo nella dimensione ogget-
tiva di mediatrice della discendenza. In nessun caso essa ¢ depo-
sitaria del potere.

Quello che Reich chiama « matriarcato » in nessun modo rap-
presenta il diritto della madre. Essa, come i bambini e i beni,

115



fa parte della proprieta che ¢ oggetto della contesa; in un caso
come nell'altro si tratta per lei di identificarsi con interessi sui
quali non avra capacita decisionale né potere di gestione. E quindi
errato affermare che sono i beni dotali che « mettono in moto
tutti quei processi che rendono schiava la donna »°, anche se ¢
vero che sono proprio essi che «abbandonano la sua famiglia,
la gens in linea materna, al potere del capo ».°

Reich ¢ portato a stabilire questa analogia fra la sua conclu-
sione e quella di Engels dalla sua incapacita di vedere la donna
come individuo specifico: come nella storia essa non & riuscita
a trovare modo di evidenziare la sua singolarita, staccandosi dal
gruppo con cui ¢ assimilata, cosi viene anche qui assunta in una
identificazione con gli interessi del clan senza spazio per !'esi-
stenza soggettiva.

Ben altre ci sembrano invece le implicazioni dell’affermazione
di Engels, che sebbene non sempre sviluppate coerentemente
nel corso della sua esposizione sul divenire della famiglia (Ors-
gine della famiglia, della proprieta privata, dello stato), sem-
brano riferirsi a un’oscura coscienza che il matrimonio porti il
segno di un conflitto atavico precedente e prototipo di tutti i
conflitti seguenti: « il primo contrasto di classe... la prima op-
pressione classista »° & l'oppressione del sesso femminile da
parte di quello maschile, espressa dall’« esclusivo prepotere del-
I'uomo ».°

Vedremo in che senso & possibile intendere questa affermazione.
Prima di proseguire ci sembra perd necessario tentare un ulte-
riore approfondimento sui termini di questo conflitto.

I vocaboli che Reich impiega per descrivere la situazione
sono in un certo senso impropri: egli parla di un clan materno
e di un clan paterno. Ma nella societa matrilineare i clan sono
tutti materni, quindi il clan del padre sarebbe quello della sua
famiglia di origine, cioé il clan di sua madre. Nel clan, composto
di uomini e donne, le donne sono transatrici di proprieta e inte-
ressi, i cui effettivi destinatari sono sempre figure maschili.

Nell’acquisizione dei beni dotali beneficiario ¢ il marito della
sposa, il quale a sua volta dovra passare una parte di questo bene-

116



o

ficio all'uomo che avra sposato sua sorella. Quindi egli, nei con-
fronti del suo clan, si trova nella posizione di debitore; il diritto
materno gli chiede di rinunciare a parte di cid che ha acquisito
a favore di un uomo che non & neppure consanguineo.

Possiamo facilmente presumere che questo contrasto di inte-
ressi tenda ad allentare i legami del marito con il suo clan d’ori-
gine a favore invece dei nuovi che favoriscono il suo interesse
e che, malgrado la legge, egli individua come la sua famiglia.
Il termine usato da Reich «clan paterno » non significa quindi
clan di appartenenza del padre, ma propriamente la sua fami-
glia di coppia, che a livello giuridico non ha ancora un pieno
riconoscimento.

« La sostituzione della linea materna con quella paterna, che
potrebbe sembrare un puro fatto giuridico e sovrastrutturale, &,
di fatto, la rovina del clan, é I'affermarsi della famiglia.

Il dichiarare i figli del padre crea una alternativa al clan; ma
questa alternativa é #na persona, che sara il capo individuante
una nuova formazione sociale ».’

Questa tendenza ad attribuirsi i beni che dovrebbero essere del
clan forma quella che Marx chiama proprieta speciale, cioé I'in-
sieme di quei beni che servono al sostentamento della famiglia.
Nel costituirsi di questa proprieta notiamo un’importante dissi-
metria: mentre essa non ¢ in contraddizione col rapporto madre-
clan, anzi ne € alimentata, abbiamo visto che crea un conflitto
nel rapporto marito-clan.

« La coppia ¢ un’immanenza, per le donne; per I'uomo ¢ una
trascendenza e, quindi, #n patto altamente individuante. 11 movi-
mento d'uscita dal clan crea infatti una contraddizione per il
maschio, tra proprieta comune e speciale, crea contraddizione
tra I'interesse generale e quello particolare ».°

Il processo individuante della donna non ¢ mai avvenuto: essa
passa dall’assimilazione con il clan d’origine a quella con la
« famiglia di coppia » senza contrasto, e quindi senza riuscire
a enuclearsi, distaccandosi dalla identificazione con [’altro.

Il processo individuante dell'uvomo rispetto al clan coincide con

117



I'affermarsi della famiglia nucleare e il nascere della proprieta
privata.

Engels, e Reich con lui, colgono in questo divenire il momento
cruciale della « sconfitta sul piano storico umiversale del sesso
femminile »°

Abbiamo visto che questo ¢ insostenibile. Per la donna e i suoi
figli si tratta semplicemente di passare dalla tutela di zii e fra-
telli a quella del marito, da elemento di una proprieta comune,
a « proprieta speciale ».

La polemica sul matriarcato costituisce una specie di mito delle
origini, una narrazione mitica che vive di una sua «veritd » a
cui sembrano non essere necessarie prove storiche. Anche la rei-
terata associazione fra Dea Madre e dominio femminile non rap-
presenta una verita storica. Questo mito contiene tuttavia in sé
una « verita » psicologica e culturale che « per linestricabile
interazione che esiste fra inconscio e cultura ha impedito agli
antropologi di accorgersi quanto fossero fantasiose e irreali le
loro descrizioni del Regno delle Donne »."

La « collettivita sessuale »

Per verificare ulteriormente quanto veniamo dicendo, ci sembra
utile ritornare all’ipotesi reichiana sulle origini.

Nel periodo in cui uomini e donne vivevano nel branco primi-
tivo prima del formarsi della tribu, vigeva un « sistema di comu-
nismo primitivo e di incesto ».

Basandosi su di un mito sull’origine dei clan, Reich fa sua I'ipo-
tesi di un’epoca precedente al divieto di incesto, in cui fratelli
e sorelle vivevano insieme felicemente: lei ¢ addetta alla ri-
produzione, mentre lui si occupa di proteggere e rifornire la
sorella.

In questo oleografico quadretto possiamo gia evidenziare la
presenza dei ben noti ruoli sessuali. Inoltre il sistema di incesto
& concepito solo nella sua dimensione di rapporto tra fratelli e
sorelle, mentre non & preso in considerazione quello, colpito da
un ben piu grave tabi, fra la madre e il figlio.

118



I maschi di questo branco comunitario erano cacciatori. Le
lunghe assenze a cui erano costretti erano occasione di incontri
con altri branchi; la fame e l’astinenza sessuale spingevano ad
aggredirli per appropriarsi del bottino e rapire le donne allo
scopo di avere rapporti sessuali con loro.

« Simili catastrofi dovettero succedersi con sempre maggiore
frequenza, cosicché il ratto delle donne e I'imposizione di tri-
buti a danno dei loro fratelli-mariti poterono diventare addirit-
tura una consuetudine »."

E questi usi risalgono a prima che si profilasse quello che viene
riconosciuto da Reich come «il contrasto classista tra uomo e
donna » che sarebbe invece da collocare al momento del matri-
monio coatto e monogamico. Reich definisce questo stadio « col-
lettivita sessuale ». Apprendiamo dunque che essa é basata sulla
competizione tra maschi e sul rapimento e sulla violenza, cioé
sull’appropriazione delle donne per costringerle a fornire pre-
stazioni sessuali. E questo molto tempo prima che nella societa
si creassero le istituzioni e affiorassero le condizioni per l'instau-
rarsi del cosiddetto awtoritarismo patriarcale.

Reich non coglie questi rapporti come conflittuali, parla di
« assenza dell’antisocialita sessuale (violenza, delitti sessuali
ecc.) ».”” « Gli interessi degli individui erano essenzialmente di-
retti alla genitalitd e genitalmente soddisfatti »."

Non sappiamo se Reich presuma che questi « individui » fos-
sero anche di sesso femminile, e quale tipo di soddisfazione fosse
eventualmente riservata alla donna-preda delle scorribande di
cacciatori. Sarebbe un po’ come ipotizzare la « soddisfazione »
delle pit moderne vittime degli stupri e delle incursioni dei
soldati (cid che del resto é stato e viene fatto).

Il nostro autore sostiene che con 'aumentare dei beni di pro-
duzione si verifica un decadere della cultura sessuo-economica,
parallelamente alla « progressiva restrizione e repressione della
liberta genitale »,"* per il prevalere degli interessi economici di
classe.

Gli interessi di una parte dell’'umanita maschile hanno richiesto
che la cultura diventasse sessuofobica, che la gioventii venisse

119



privata della liberta sessuale e che il ruolo sessuale che era stato
attribuito alla donna come partner venisse ulteriormente limi-
tato. L'evoluzione del patriarcato é stata restrittiva anche nei
confronti del modello sessuale stabilito. La « morale sessuale
coercitiva » esige la repressione della genitalita maschile.

Ma la donna a questo punto era gia oggetto della attivita ses-
suale; non ne possedeva una propria di cui esser privata, Essa
¢ oppressa non in quanto repressa dall’autoritarismo patriarcale
che non le permette di esercitare liberamente un’attivita sessuale
secondo il tradizionale modello procreativo che Reich riconfer-
ma; ma ¢ oppressa in quanto colonizzata dal modello fallocen-
trico che definisce i termini della complementarita ed esige la
rinuncia all’espressione della sua sessualita e alla scoperta di sé
come soggetto.

L’identificare nella repressione sessuale e nella liberazione da
questa la via di salvezza non fa che accentuare il consumo delle
donne come « segni»: «l'ultima spes di una cultura che intra-
vede, senza saperlo, nel massimo scambio delle donne il mezzo
indispensabile per rafforzare le radici simboliche su cui & co-
struita »."”

L’aver imposto alla donna la coincidenza fra meccanismo della
riproduzione e meccanismo del piacere come un dato di fatto
della sua fisiologia « & stato un gesto di violenza culturale che
non ha riscontro in nessun altro tipo di colonizzazione »."

L'uomo richiama la donna al legame con se stesso, alla com-
plementarita come alla sua vera essenza, lasciandola testimone
passiva delle sue interpretazioni del mondo. Essa deve rimanere
la sede di ogni mito materno, ricettacolo, cavita. In questo imma-
ginario sessuale essa non € altro che un supporto pit 0 meno
compiacente della messa in atto dei fantasmi dell'nomo. «La
passivita non & l'essenza della femminilita, ma l'effetto di una
oppressione che la rende inoperante nel mondo ».1

La complementarita, che riguarda I'nomo e la donna nel mo-
mento della riproduzione & diventata ideologia, e I'illusione di
una destinazione reciproca & stata il pretesto di una unilaterale

120



schiaviti: « L'altro sesso ¢ soltanto il complemento indispensa-
bile dell’unico sesso »."

Possiamo dire che quello che viene indicato come l’avvento
del patriarcato piu che segnare una trasformazione nella condi-
zione femminile € significativo soprattutto di un momento di
transizione nella condizione maschile, segna ’acutizzarsi dello
sfruttamento dell'uvomo sull'uomo.

La filosofia culturale di Freud sostiene che la repressione ses-
suale ¢ necessaria per la costruzione della « civilta ». Reich con-
testa a Freud che questa repressione sia un fattore di progresso
per la societa, e ribatte che ¢ solo la base della psicologia di
massa di una determinata civilta, cioé quella patriarcale e auto-
ritaria. Egli afferma che non I'attivitd culturale in sé, bensi sol-
tanto le forme attuali di questa attivita richiedono cid; e basta
essere disposti ad andare incontro a una modificazione dell’ordi-
namento sociale per poter eliminare la miseria e I'infelicita di
molti.

Egli ha riconosciuto che esiste nella societa autoritario-patriat-
cale un comportamento sadomasochista, e ha respinto il com-
portamento fallico dell'uomo come fascista. Perd individuandone
la causa nella repressione sessuale, come alternativa propone la
disinibizione del pene egemone (Fallo), che viene cosi investito
di una improbabile possibilita di rinnovamento.

Come sappiamo, nella sua visione l'origine di questa situazione
si colloca a un certo punto dello sviluppo socio-culturale, e pre-
cisamente al nascere del patriarcato e all’inizio della divisione in
classi della societa, quando gli interessi sessuali di tutti comin-
ciano a entrare al servizio degli interessi di profitto economico
di una minoranza e la famiglia monogamica impone una limi-
tazione della liberta sessuale.

Ma noi sosteniamo che la categoria della repressione, adottata
da Reich insieme alla piu recente cultura per spiegare le disfun-
zioni in cui si svolge il rapporto fra i sessi, € un nuovo schermo
da cui viene celato il dramma dell’oppressione delle donne.

« L'ideologia della repressione ha creato una falsa aspettativa
all'umanita attraverso una falsa diagnosi. Si & pensato che esi-

121



steva un passato di spontaneita da recuperare. (...) Ma la donna,
che proviene dall’oppressione storicamente protrattasi nei mil-
lenni, non ha alcun paradiso perduto alle spalle e osservando
tutti i gradini del passaggio dall’animalita all'umanita li vede
dominati dal maschio e dalla sua genitalita. Essz é oppressa dal
modello sessuale, non é repressa perché non risponde al modello
sessuale. »"

Nell'ultima parte della Irruzione della morale sessuale coercitiva
Reich fa cenno alla sostanziale unita di repressione attraverso le
classi, senza trascurare un’analisi delle differenze che le diverse
condizioni economiche provocano su questo piano; tuttavia mai
un cenno ¢ dedicato alle eventuali diversita dei due sessi. Spesso
riferisce le rispettive percentuali di disturbi della potenza orga-
stica (60 % uomini, 80-90 % donne), ma mai si sofferma a
interpretare questo dato, a interrogare questa differenza.

Malgrado parli di patriarcato, l'analisi reichiana finisce per
mettere sullo stesso piano la repressione e lo sfruttamento dei
due sessi. Nello svolgersi del discorso, ogni specificita si perde
e, come sempre in questi casi, il punto di riferimento costante
finisce per essere '« uomo », cioé I’elemento maschile, reso cam-
pione universale della societa.

« Noi affermiamo che smpasse rimane finché non si regre-
disce al di la del "peccato originale”, del parricidio edipico (che
condanna l'uomo alla scissione fra sesso e socialita) e non lo si
considera piu “originale”, ma prodotto di un “peccato” piu antico
che Freud non analizza: la sottomissione e il possesso della donna
da parte dell'nvomo. Per Freud questo atto ¢ naturale, e quindi,
la storia umana comincia per lui dal parricidio; noi invece cre-
diamo che quell’atto sia storico e che quindi segni — prima
contraddizione — l'individuo e la storia. Se ¢’¢ opposizione anta-
gonista tra istinti e societa, & perché c’¢ un rapporto antagonista
tra uomo e donna. La rivoluzione sessuale ¢ la liberazione della
donna » %

N¢é Reich né Marcuse I’hanno capito. Dalla loro prospettiva
di liberazione sembra che I'nomo e la donna siano spinti a lottare
dagli stessi motivi e abbiano un identico cammino da percorrere.

122



Essi non mettono in questione il dominio del padre (Fallo), né
considerano la mancanza di simmetria delle persone che inter-
vengono nel rapporto.

Reich ha negato che la sessualita sia antisociale in sé, ma non
ha portato fino in fondo la sua critica materialistica della repres-
sione, ricadendo cosi in una ideologia intersessista.

L'uscita dalla dialettica servo-padrone, dall’zmpasse delle alter-
native patriarcali, I’« imprevisto nel mondo» non & la rivolu-
zione sessuale maschile, ma la rottura del modello genitale pro-
creativo.

Note

1 W. Reich, op. cit., p. 99.

2 F. Engels, L'origine della famsiglia della proprieta privata e dello stato, in
Reich, op. cst., p. 188.

3 W. Reich, op. cit., p. 129.

4 Ibid., p. 129.

5 F. Engels, op. cst., in Reich, op. cst., p. 188.

6 Ibid., p. 189.

7 Aa. Vv., La coscienza di sfruttata, Mazzotta, Milano 1972, p. 87.

8 Ibid., p. 85.

9 F. Engels, op. cit., p. 84.

10 1. Magli, Matriarcato e potere delle donne, Feltrinelli, Milano 1978, p. 32.

11 W. Reich, op. cst., p. 190.

12 1bid., p. 189.

13 1bid., p. 191.

14 1bid., p. 190.

15 1. Magli, Potenza della parola e silenzio della donna, in « DWF», 1976,
n. 2, p. 20, Bulzoni, Roma.

16 C. Lonzi, La donna vaginale e la donna clitoridea, Scritti di Rivolta femmi-
nile, Milano 1971, p. 3.

17 Ibid., p. 52.

18 1. Irigaray, Questo sesso che non é che uno, in « Vel », Il godimento e la legge,
Marsilio, Padova 1975, p. 171.

19 C. Lonzi, op. c#t., pp. 37-38.
20 Aa. Vv., La coscienza di sfruttata, cit., p. 216.



\
Rapporti fra struttura caratteriale e ordinamento sociale

Malgrado gli studiosi non lo abbiano saputo cogliere coerente-
mente, appare chiaro il significato della colonizzazione della
specie femminile, il perché del veto imposto alla donna di ogni
espressione originale, al di fuori dal ruolo subordinato attribui-
tole violentemente dal maschio cacciatore.

I1 destino vaginale della donna & segnato.

Le conseguenze sono quelle che conosciamo. La donna « pas-
siva », complementare, ricettiva, la Grande Madre ¢ il risultato
dell’adattamento psico-sociale al modello fallocentrico, all’impo-
sizione della cultura fallocratica che ha obbligato la donna all’i-
dentificazione con l'oppressore, definendola in base alla sua
funzionalita all'uomo.

Anche in Reich manca la coscienza della crisi fra un sesso colo-
nizzante e uno colonizzato. Si occupa della donna solo in quanto
complementare all'uomo, il quale € pero il solo, 'unico vero
protagonista.

Egli finisce per riconfermare I'ideoclogia freudiana dell’orgasmo
vaginale, concedendo un valore privilegiato all’orgasmo simul-
taneo nel coito, come realizzazione ideale dell’'universale riflesso
orgonotico. In lui coesistono una coscienza nuova della funzione
fondamentale e autonoma del piacere e del riflesso orgasmico
(contrazione-espansione; carica-scarica sono i movimenti fonda-
mentali della materia vivente) e un totale ancoramento della
sessualita al modello procreativo, che implica il rifiuto patriar-
cale della clitoride.

« Nella cosmogonia reichiana non c’é collocazione per I'unico
organo la cui funzione é puramente ed esclusivamente il pia-
cere ».'

Nella Analisi del carattere e nella Psicologia di massa del fasci-
smo Reich illustra il modo in cui i comportamenti imposti ten-
dono a trasformarsi in norma e a venire interiorizzati dall’indi-
viduo, fino a costituirne la struttura caratteriale intima e ad anco-

125



rarsi nella struttura muscolare, costituendo la caratteristica « co-
razza ».

« Se il compito della sociologia e dell’economia & quello di
studiare la produzione sociale di ideologie, il compito della psico-
analisi ¢ quello di comprendere la riproduzione delle ideologie
negli uomini. La psicoanalisi deve studiare le influenze esercitate
sull’apparato delle pulsioni sia dalla semplice esistenza materiale
(nutrimento, alloggio, abbigliamento, processo lavorativo), cioé
dal modo di vivere, e dal soddisfacimento dei bisogni, che dalle
cosiddette strutture sociali, e cioé dalla morale dalle leggi e dalle
istituzioni, e deve afferrare, nel modo pit completo possibile,
tutti quei processi intermedi che trasformano la “base materiale”
in “sovrastruttura ideologica” ».2

Sempre presente ¢ in Reich il rifiuto di quelle concezioni psico-
analitiche che interpretano la cultura e la storia della societa
umana in base alle pulsioni, anziché comprendere che sono
innanzitutto i rapporti sociali a influire sui bisogni umani modi-
ficandoli. L'uomo ¢é in primo luogo « oggetto » dei propri bisogni
e dell’ordinamento sociale che ne regola il soddisfacimento.

Nel corso della sua ricerca egli evidenzia che a determinati
orientamenti sociali sono associate determinate strutture umane
medie, e, in altre parole, che ogni ordinamento sociale crea quei
caratteri di cui ha bisogno per esistere.

«1 pitt noti caratteriologi di oggi cercano di comprendere il
mondo in base ai “valori” e al “carattere” anziché far derivare
il carattere e determinati valori dal processo sociale ».}

Reich si rifa all’analisi di classe marxiana che vede la societa
divisa tra coloro che sono costretti a vendere la loro forza-lavoro
e proprietari dei mezzi di produzione. La classe dominante, inte-
ressata al mantenimento di un certo ordinamento sociale, difende
la propria posizione attraverso delle ideologie.

Ogni ordinamento contribuisce a formare certe strutture psi-
chiche che, per cosi dire, ne sono il riflesso; produce una certa
organizzazione dell’apparato pulsionale, fondata su una economia
libidica che ne viene a costituire I'ancoramento sul piano emo-

zionale.

126



Questo processo € molto profondo e si verifica in ogni individuo
di una determinata societa, producendo la trasformazione dell’esi-
stenza sociale in struttura psichica e quindi anche in ideologie.

« (...) la struttura sociale ed economica della societa influenza
la formazione del carattere dei suoi membri non in modo diretto,
ma in modo molto complicato: la struttura socio-economica della
societa crea determinate forme di famiglia, ma queste forme di
famiglia non solo presuppongono determinate forme di vita ses-
suale, ma le producono anche influenzando la vita pulsionale
dei bambini e degli adolescenti, cosa da cui nascono mutati atteg-
giamenti e modi di reazione ».*

La famiglia, primo e pitt importante luogo di riproduzione del-
I'ordinamento sociale, crea le strutture caratteriali adatte ad assor-
bire le successive influenze dell’ordine autoritario.

Cosi lo stato autoritario ha un interesse immenso nella famiglia
coatta: «essa € diventata la sua fabbrica strutturale e ideolo-
gica »’

Questo processo si compie fondamentalmente durante i primi
anni di vita. Reich vede nella inibizione della naturale sessualita
del bambino il principale strumento della sottomissione all’auto-
rita che lo rende docile, ubbidiente, timido e « buono », pronto
a rinunciare al suo piacere per diventare un fedele suddito del-
I'ordine costituito.

« La struttura dell'uvomo nel senso della sottomissione ad una
autorita avviene (...) fondamentalmente attraverso 1’ancoramento
dell'inibizione sessuale e della paura negli elementi viventi degli
impulsi sessuali ».°

Lo stato autoritario ¢ rappresentato in ogni famiglia dal padre
che, se nella vita « sociale » deve subire il comando dei supe-
riori, nell'ambito « privato» invece esercita in prima persona
il potere su tutti i membri della famiglia. Il ruolo politico del
padre finisce quindi per ricreare nel microcosmo familiare I'or-
dine gerarchico che regge tutta la societa, con la duplice fun-
zione di fornire all'vomo con un’illusione di potere, una com-
pensazione alle umiliazioni subite nella vita pubblica, e di pre-
parare una nuova generazione di sudditi.

127



L'ordine gerarchico e la conservazione della istituzione fami-
liare si reggono sulla dipendenza economica ed emotiva della
moglie e dei figli dal marito e dal padre.

Questa dipendenza pud venire tollerata da individui oppressi
solo a condizione che venga ostacolata la coscienza della loro
individualita sessuale. La moglie non pud apparire come essere
sessuale; la sua identificazione pud avvenire solo nell’afferma-
zione della sua funzione materna: « L’affermazione e il ricono-
scimento della donna, come essere sessuale, significherebbe il
crollo di tutta I'ideologia autoritaria ».’

Paterialismo e concezione (della materia)

Questi processi, oltre all’ambito in cui Reich li applica, sono
anche utili a renderci ragione della presenza e della persistenza
del carattere femminile attraverso ogni fase della storia e a farci
comprendere che esso non € per questo necessariamente legato
a una ineluttabilitd biologica, come la cultura maschile cerca di
far credere.

Reich ha individuato una corrispondenza fra la struttura della
societa che definisce autoritaria-patriarcale e il carattere sado-
masochista che le corrisponde (ricordiamo il film di Liliana Ca-
vani Portiere di notte).

Ma noi abbiamo gia visto come questa definizione sia imprecisa
per lo meno nell’'uso che Reich ne fa, in quanto a nostro avviso
I'autoritarismo patriarcale non € a tutt'oggi #na fase della storia
dell'umanita, bensi la connotazione che la caratterizza e ne ha
garantito la continuita.

« Ogni discorso sulla donna che tenti di giungere alle radici
prime della sua posizione di dipendenza, rifacendosi alla sua "na-
tura” psicologica e fisiologica, esclude quello che invece € un
dato inequivocabile e che si determina all'inizio stesso della cul-
tura: l'organizzazione sociale del gruppo si effettua attraverso
la circolazione delle donne, ed € su questa prima necessita orga-
nizzativa che si strutturano i valori e i comportamenti, e quindi

anche le forme psicologiche ».°



I processi su cui I'organizzazione sociale si basa funzionano me-
diante I'uso e lo scambio del corpo sessuato delle donne.

Dalle origini fino a noi la nostra cultura e societa sono fondate
sullo scambio delle donne. Non c’¢ stata alcuna evoluzione su
questo punto. Senza ciod ricadremmo nel «caos sessuale indifferen-
ziato », nella presunta « anarchia del mondo animale ».

Quello che garantisce il passaggio all’ordine culturale e sociale
¢ il divieto di incesto.

Ogni scambio che organizza la societa ¢ affare di uomini: le
donne, le merci, il denaro possono passare esclusivamente da un
maschio all’altro.

Nel discorso lacaniano «il fenomeno edipico é la realizzazione
di una trasformazione radicale e universale dell’essere umano ».’
Interiorizzando la legge avviene l’accesso all’ordine simbolico
della famiglia che consente all'individuo di sapere chi é e quale
¢ la sua giusta posizione, assegnando al soggetto la sua indivi-
dualita, la sua soggettivita: il Nome del Padre.

Cosi si realizza I'avvento del Regno della Cultura e dell’Ordine.
Al di la di questo, prima, sotto, secondo Lacan come per Lévy-
Strauss, sta la Natura, vista come luogo della promiscuita e del
caos. Il bambino che non si stacca dalla madre & incapace di « cir-
coscrivere la propria personalita, di collocare se stesso e gli altri
al "giusto posto” ». Naturalmente non si ipotizza nemmeno la
possibilita di definizione in proprio di quale ¢é il « giusto » posto,
o delle modalita e delle vicende di questo « distacco ». E anche
se queste sono le forme in cui sembra compiersi nella nostra
natura-cultura, cioé nella nostra storia, il processo di individua-
zione quale I'evoluzione della specie lo ha decretato, perché non
supporre che oltre questa legge ci possa essere un’altra legge,
un’altra cultura, un altro rapporto con la madre e con se stessi,
invece che « una mancanza », uno « zero assoluto », un « nulla »?

La paura del vuoto, lo spettro del disordine sono anche, da che
mondo ¢ mondo, cid che ha impedito all'uomo e alla donna di
affrontare la crisi di un reale cambiamento. Le donne, che sono
il nulla (vuoto), questa mancanza di individuazione, esprimono

5 129



oggi la consapevolezza che 'evoluzione, la loro esistenza stessa,
comportano e richiedono il correre questo rischio.

I supporto ideologico di questo ordinamento sociale & I'impero
del simile, il riconoscimento esclusivo in un gioco speculare in cui
I'etero-sessualita diventa un alibi al progredire dei rapporti tra
uomini. All’esogamia corrisponde una endogamia culturale che
esclude la partecipazione dell’Altro.

Al valore del rapporto di riproduzione naturale, materiale, ma-
terno, si sostituisce il valore del rapporto di identificazione padre-
figlio. Sul piano del significante I'uomo genera 'nomo come suo
simile, e da qui da inizio alla Storia.

« Il processo di gestazione intraculturale e di nutrizione signifi-
cante regge il ruolo ideale del padre (come madre sociale), inse-
parabile dal suo potere »."

Questa e quella che Goux ha chiamato « ideologia paterialistica
della concezione ». Al modo sessuato e organico della riprodu-
zione dei corpi mediante la procreazione, si sovrappone un altro
tipo di riproduzione, sociale, ideologica: la concezione pateriale,
procreazione spirituale senza macchia materialistica.

Per entrare nel regno dello spirito il bambino deve ricevere
il battesimo dall'uomo-sacerdote; rinnegando la sua origine car-
nale potra rinascere a « nuova vita ». Le societa patriarcali non
considerano compiutamente nato un uomo finché egli, mediante
un atto di rinascita ad opera di un maschio, non perda I'impronta
dell’origine femminile. Questo & il senso delle cerimonie di ini-
ziazione, che a volte comportano anche il simbolico disfacimento
della generazione compiuta dalla donna.

Esiste dunque una « duplice riproduzione che apre la questione
di una lotta, di un antagonismo, e, di fatto, di un’egemonia “'pa-
terna” che non si sovrappone in un secondo tempo alla differenza
dei sessi nella Storia, ma che determina come dominio paterno (il
quale supera di molto ogni figura parentale) un certo modo di
storicita. In questo modo secolare e tuttavia transitorio di ripro-
duzione, di storicitd, in questo modo paterialistico, viene prodotta
una certa posizione di conoscenza, ossia un certo rapporto del

130



e ——————————————————

soggetto umano con la natura e con la materia, che ha un senso
di sesso e di classe »."

La divisione che attraversa la storia del pensiero tra materialisti
e spiritualisti, tra coloro che pongono la materia come elemento
primordiale e coloro che affermano invece l'idea, testimonia la
lotta tra due tendenze fondamentali, e pud essere ricompresa
tenendo presente la « corrispondenza arcaica » tra i due poli della
scissione del simbolico e la dualitd parentale.

Tutta la capacita organizzatrice e informatrice immanente alla
« natura » viene tolta alla madre e negata, per essere attribuita
a una intelligenza separata, a una ragione informatrice « logos
spermaticos » che la lascia esistere soltanto nella sua negativita
di ricettacolo passivo, di materia bruta, ridotta al ruolo di sem-
plice matrice, di mater.

La rivendicazione maschile accompagnata dalla denegazione
della funzione generatrice della donna ¢ un tema ricorrente:
« La madre non ¢ generatrice di quel che si dice figlio suo, bensi
soltanto la depositaria tutelare del seme appena piantato e desti-
nato a germogliare. Genitore € colui che la cavalca. Essa invece,
estranea, preserva il seme dell’estraneo ». Cosi Eschilo fa parlare
Apollo nelle Eumenidi.

E puo esistere un padre anche senza madre: Zeus generando
Atena dalla sua testa contende alle donne il terreno della pro-
creazione, Dionisio partorisce dalla coscia, Afrodite nasce dal
fallo di Urano e Prometeo plasma I'uomo con acqua e argilla.

« La nozione idealistica della materia & sostenuta soltanto dal-
I'introduzione di un pensiero ridotto, scisso, di questa. (...) E in-
somma la scissione del simbolico tra le forme e la materia, scis-
sione pero rafforzata, fissata, ipostatizzata mediante la differenza
sessuata delle figure parentali (che simbolizzano arcaicamente
questa scissione), quella che rende impensabile la continuita gene-
tica fra la produttivita della natura e il pensiero »."”

L'operazione paterialistica ¢ dunque quella di staccare il senso
dalla materia, sviluppando 'opposizione fra materia e valore.

Da Platone a Hegel « questo furto, questa sublimazione della
potenza genitrice naturale » fa trionfare una istanza logocratica,

131



che attribuendo priorita all’eidos, modello, forma invariante, sta-
bilisce una gerarchia e pone come sua controparte una materia
« castrata », passiva, ricettacolo mancante e difettoso, che desi-
dera la forma «come la femmina ha desiderio del maschio »
(Aristotele).

Questa materia-madre inattiva, negativa, ritroviamo rappresen-
tata in tutti i tempi nelle piu varie concezioni della concezione:
da quella degli indiani Nambikwara, ai Pilaga, agli Arapesh della
Nuova Guinea senza soluzione di continuitd fino al cristiane-
simo, ¢ I'uvomo che svolge la funzione positiva, formatrice, ¢ lo
sperma che trasmette 1’homunculus, il modello.

E abbiamo gia avuto modo di notate come questa interposi-
zione ideologica del potere del padre non si stabilisca a partire
e in corrispondenza della funzione biologica di riproduzione, ma
indipendentemente da essa, come intervento di un #/#ro genere
di riproduzione, puramente sociale (cfr. Trobriandesi).

L’assunzione fallocentrica della donna: femminilita

I1 monopolio della violenza dell'uomo nei confronti della donna
come essere umano ed essere sessuale si € affermato e continua
attraverso le istituzioni e l'attribuzione di un carattere che ¢ il
prodotto di un’attivita che non le appartiene, che di volta in volta
le ha preso dato proibito assegnato permesso qualcosa.

Il carattere & il risultato dell’adattamento psico-sociale dell’in-
dividuo a un determinato ordinamento socio-economico, il rime-
dio individuale che permette in una societa globalmente malata,
di sopportare il male, aggravandolo e rendendo ciascuno com-
plice del sistema.

La donna non fa eccezione. Ha fatto propri, cercando di adat-
tarvisi, gli ideali e i valori, seppur contraddittori, che le sono
stati imposti da un maschio a sua volta vittima di un’ideologia
che lo obbliga a incarnare la parte del macho dominatore.

1l corpo della donna & materia e segno, « funzione » della cul-
tura, istituito nel suo status di merce.
Come madre incarna il valore « naturale ».

132



La natura riproduttrice deve subire l'appropriazione da parte
dell'uomo, la trasformazione secondo criteri maschili, lo « snatu-
ramento » delle sue qualita materiali nel/per la prevalenza dei
rapporti fra uomini.

La madre, strumento riproduttore marchiato col Nome del
Padre, sara fuori dallo scambio.

Il tabu dell’incesto stabilisce I'interdetto della natura naturans
negli scambi fra uomini. La madre non puo circolare come merce,
essendo esclusivamente « valore d’uso ».

Draltra parte le sorelle costituiscono il « valore di scambio ».
Il corpo naturale ¢ abolito per assurgere a funzione rappresen-
tativa, « segno » dell’alleanza tra maschi su cui si fonda l'ordine
sociale.

In questa assunzione a valore di scambio, in questo processo
di astrazione, si stabilisce un’equivalenza fra donne, definite in
base a un modello esterno, l'oro il fallo, che le rende uguali e
separate da questa uguaglianza.

Il matrimonio stabilisce il passaggio dal valore di scambio al
valore d'uso. La verginita stabilisce e difende la separazione.
La rottura dell'imene sancisce il passaggio.

La prostituta, valore d'uso che viene scambiato, completa la
panoramica.

Madre, vergine, prostituta sono i ruoli sociali imposti alle
donne.

Come si vede i caratteri della femminilita che conosciamo sono
perfettamente coerenti e funzionali alla societa che li produce,
ogni loro elemento trova una precisa rispondenza nella struttura
socio-economica, atta a illustrarne la natura e l'origine.

Questa societa trova il suo fondamento nel matrimonio esoga-
mico e ha organizzato la sua possibilita di sussistenza sulla base
della famiglia e della subordinazione della vita della donna.

Lacan dice: «L'essere umano ¢& effetto non causa del signifi-
cante ». Laddove il significante & costituito dalla storia, dalla cul-
tura, dal linguaggio, da tutto il sistema di simboli in cui il sog-
getto deve integrarsi, a cui deve con-formarsi per esistere.

Noi «entriamo » nel mondo attraverso la parola. Questa pa-

133



rola, Jogos, « organo della coscienza », « intermediario tra 'uomo
e il mondo », ¢ una parola paterna. Per avere luogo esige la
separazione dalla madre: I'accesso al « Nome del Padre » com-
porta la rimozione del « Desiderio della Madre ».

La Legge del Padre ¢ glorificazione del Fallo, supporto onni-
presente della nostra cultura u(o)mana.

« L'esistenza di un padre simbolico non dipende dal legame che
unisce coito e parto (..) Il padre ¢ presente unicamente per la
propria legge che ¢ Parola ed & solo nella misura in cui la sua
parola € riconosciuta dalla madre che essa prende valore di
legge.

Infatti soltanto la madre da al padre una funzione privilegiata
e non il vissuto reale della relazione con lui e ancor meno il rico-
noscimento del suo ruolo nella procreazione ».” La parola &
attributo maschile. Ma soltanto il femminile ne garantisce la
validita, le conferisce potere reale.

La madre, grazie alla sua comunione col figlio pud farsi me-
diatrice e interprete di significati e di segni, puo trasmettere il
linguaggio, e facendolo ne riconferma e riconosce la normativita.
La parola € « atto », azione, emanazione di sé, scambio. Abbiamo
visto come lo stabilirsi di questa comunicazione sociale si verifichi
originariamente attraverso lo scambio delle donne. Il sacrificio
e il dono reciproco delle sorelle. La donna ¢é la prima parola che
gli uomini scambiano, garanzia e verita di ogni transazione suc-
cessiva. E il linguaggio comune, contenuto fondante di tutte le
parole e della struttura simbolica della comunicazione culturale
in sé, in quanto il suo « valore », il suo « significato », sono per-
cepiti immediatamente da tutti i maschi, « riserva d’oro » su cui
viene garantita reciprocamente fra i gruppi la « sostanza » della
loro parola.

« Non ¢ difficile adesso comprendere perché, in qualsiasi epoca,
in qualsiasi societd, il nemico sia del tutto realmente vinto solo
quando il vincitore si sia impossessato delle sue donne; egli in-
fatti non pud piu fare patti, non pud pil contrattare la pace; la
sua “resa” & una resa totale perché non possiede pili, concreta-

134



mente e simbolicamente, un valore di scambio: le sue donne
appartengono al nemico »."

Nell'esercizio di questa funzione la donna diventa dunque me-
diatrice di significati e di poteri dal cui uso € essa stessa esclusa.
Perché la parola sia potente essa deve rimanerne «oggetto», altri-
menti tutta la costruzione simbolico-sociale crolla, ogni possi-
bilita di scambio si vanifica. L'immagine della confusione delle
lingue e quella della corruzione sessuale sono simboli del caos
distruttore: « Babele e Babilonia, ovviamente immagini femmi-
nili, hanno rappresentato sempre l'identico spettro della fine del
mondo, perché laddove si sconvolge 'ordine dello scambio delle
donne si sconvolge anche l'ordine del discorso e di qualsiasi
patto sociale »."

Il mondo ¢ stato creato dalla parola di Dio. Il Jogos si é fatto
carne. Il figlio ¢ creato dalla parola del padre. La donna (Madre)
¢ un tramite muto.

Se la donna, che & parola, usasse questa prerogativa potente
verrebbe ad assumere la stessa potenza di Dio. Solo Lui infatti
¢ parola che parla, Verbo creatore. Il significante e il significato
verrebbero a coincidere. La parola & pitt potente della realta,
infatti la stabilisce: la parola uccide la cosa ed & questa la con-
dizione del simbolo.

E nel rinnovarsi del sacrificio che si attua il passaggio dalla
Natura alla Cultura. In cambio di questo « dono » il figlio riceve
il Nome-del-Padre, garante dell’ingresso nell’ordine simbolico
della famiglia.

Aderendo al mondo culturale espresso dall'uomo la madre vei-
cola questo passaggio. La famiglia, primo luogo di socializzazione
di ogni nuovo essere, nel suo funzionamento e nella organizza-
zione esprime e incarna questi rapporti. La donna ne € stata
fatta addirittura la custode, la depositaria, la mediatrice per eccel-
lenza.

Per garantire « riconoscimento » alla sua prole partecipa al
sacrificio. Il suo sacrificio & sacrificio di sé, della propria sogget-
tivita e della capacita espressiva di significati e valori propri. La
comunicazione di questa mutilazione fa parte del messaggio, che

135



per la figlia rimarra pauroso specchio di un muto e solitario
annichilimento.

Complementarita, accettazione passiva dell’attivita degli uo-
mini, disinteresse per il piacere, pudore, emotivitd, ricettivita,
seduzione, irrazionalitd, rinuncia sono le determinazioni di un
modo di storicita paterialistico fallocentrico, le «doti» che costi-
tuiscono I'adattamento del mito dell’Altro all’autocoscienza cul-
turale dell'uomo.

Dall’identificazione all’identita

Dal divieto dell’incesto all’iniziazione c’¢ una linea continua.
I processi culturali son tracciati assumendo il maschile come
« referente ». (« Riferire: ascrivere, riportare qualcosa a un
inizio, un’origine, un principio». Zingarelli, Dizionario della lin-
gua ttaliana). 11 che implica: separazione dal corpo della madre,
interdetto di abbandonarsi al suo/proprio corpo, per individuarsi
come essere, entita separata.

In seguito il figlio deve assumere un’identita sessuata. Per di-
ventare un « maschio » deve staccarsi ulteriormente dalla ma-
trice, madre, ma anche ambiente d’origine, culla, luogo di cre-
scita.

A questo punto viene esclusa ogni possibilita di comunicazione,
di scambio con l'universo femminile identificato con la madre,
matrix. Lasciare il passato, il femminile, senza voltarsi indietro,
senza residui o rimpianti, € il prezzo da pagare per essere am-
messi nel regno del padre, per avere il fallo. Essere, cioe esser
considerato dai tuoi pari, i soli in grado di esercitare il potere
della definizione, un uomo adulto e responsabile, in grado di eser-
citare il potere, e il potere del sapere. Cosi si compie il processo
di socializzazione dell’individuo maschio, che viene a prendere
il suo posto centrale nel mondo ordinato del sistema simbolico-
pratico della vita del gruppo. L'iniziazione, nelle sue varianti
storiche, rappresenta l'ingresso nel mondo della produzione spe-
cificatamente maschile, ’assunzione di quei compiti sociali, reli-
giosi e politici, riservati alla parte maschile dell'umanita.

136



La donna, il femminile, rimane nell’ombra, € lo sfondo immo-
bile su cui si svolge questo avvenimento drammatico. Il residuo,
il resto, cid che rimane quando i soggetti attivi, gli uomini, si
sono staccati. (L'immagine evoca uno di quei piccoli villaggi
del Sud, colpiti dalla necessita di emigrazione).

La figlia trova nella madre questa rinuncia alla scoperta ed
espressione di sé che si accompagna alla identificazione col pa-
dre, all’adesione alla sua proposta di identita. Questa abdica-
zione e non coscienza della madre allontanano la figlia e la con-
segnano al padre richiedendole quel gesto di sottomissione che
fornisce a lei, a sua volta, un’identita riflessa.

Per la donna l'unica identita possibile & quella di matrice, di
interlocutrice strumentale, e quindi fittizia, nel dialogo dell'uomo
con la specie. A ben guardare ogni aspetto della sua vita e della
sua figura sociale sono derivati da cid: madre, moglie, sorella
da scambiare. La donna non & entrata, come soggetto, nel regno
della cultura. L'uomo ne ha fatto un suo feudo esclusivo, il luogo
della sua esistenza specifica e del suo riconoscimento. Essa rap-
presenta il non essere, il negativo, I'indeterminato, lo sfondo da
cui bisogna staccarsi per raggiungere il ruolo di protagonista;
la tenebra che bisogna lasciare per entrare nel Regno della Luce.

Questo ¢ il femminile che 'vomo ha cercato perennemente di
esorcizzare, di dominare e addomesticare, dentro e fuori di sé,
senza mai riuscirci del tutto, senza mai poter effettivamente ripo-
sare, profondamente, sui suoi allori, pagati a cosi caro prezzo.
Senza poter far tacere 'inquietudine lasciata dall’abbandono e il
senso di un tradimento.

Nei rituali di iniziazione, nei vari ambiti del mondo e della
cultura maschile, sono ben visibili le tracce di questa ansia. Gli
uomini si sono fatti in quattro a produrre ogni sorta di versi e
drammatizzazioni per spaventare, per credere, e soprattutto far
credere alle donne, che fra loro, con loro c’¢ la presenza di qual-
che speciale spirito protettore; pericoloso e feroce verso I'esterno.
Non si ¢ mai smesso insomma di cercar di fornire segni e prove
di una speciale predilezione metafisica.

Viene da domandarsi quanto, ieri come oggi, le donne abbiano

137



effettivamente creduto a questa incredibile pantomima, quanto sia
effettivamente dovuto alla loro capacita di controllo il fatto che
non abbiano abbandonato il loro posto.

La considerazione dell'uomo e delle sue « pompe » che si trova
nell'universo femminile non ¢ delle pit compiacenti. Spesso,
almeno laddove essa non sia completamente stremata dalla paura
o dalla identificazione con I'altro, troviamo nella donna, in qual-
che piega nascosta del suo animo, una diversa consapevolezza,
un senso di incredulita e sfiducia nel mondo maschile, nella sua
sete di assoluto. I suoi entusiasmi guerreschi le sembrano peri-
colosi giochi di bambino, a cui assiste con orrore o complicita
o riprovazione ma fondamentalmente con distacco. A volte finge
di partecipare; sa che il crederci fa parte del gioco, e non osa
esprimere veramente il suo animo.

La donna in fondo conosce il suo potere, il bisogno che il ma-
schio ha di lei, le sue forme di dipendenza e di debolezza. Non
lo rivela apertamente, spesso neppure a se stessa perché lo teme,
sa che € un potere colpito da ostracismo, proibito, temuto. Forse
anche lei non se ne fida del tutto: indottrinata dalla diffidenza
dell’'uomo, teme di incontrare dentro di sé la Strega. Tuttavia
credo che non perda mai totalmente il contatto con questa parte
di sé. A volte non riesce a esprimerla positivamente. Diventa
astio, risentimento, malcelato disprezzo. A volte desiderio di ven-
detta per una vita da cui si sente delusa e tradita. Puo subentrare
anche un senso di rassegnazione, di sconfitta profonda magari;
malgrado le « soddisfazioni » e i « successi » assicurati dal ruolo.
Ma, per quanto domata e sottomessa, questa parte sua interna,
questa muta consapevolezza non muore totalmente nella donna,
non rinuncia a lasciare una traccia di sé. Talvolta la sua indivi-
dualita soffocata si pud rifugiare nelle abitudini pii bizzarre e
disturbanti, meno comprensibili e pit disprezzate da chi € « ra-
gionevole ».

La sua mortificazione pud anche diventare mortifiera, datrice
di morte. Come ci si pud aspettare che un essere costretto alla
rinuncia della propria individualita, o per lo meno alla realiz-
zazione mediata e clandestina, all’adattamento e trasmissione di

138



valori autodenigratori, possa essere un gioioso messaggero di
vita? N¢ del resto € questo che la societa chiede alla donna nei
confronti dei suoi figli. Anzi deve farne persone allevate nel
timor di Dio, cioé timorose dell’autorita, dello sconosciuto, pronte
a subire la dipendenza dalla gerarchia, abituate all’impotenza e
alla rinuncia al senso di sé. « Non dicono cid che pensano pet-
ché pensano cid che dicono gli altri »."

Questo € un meccanismo di controllo che ha tenuto uomini e
donne, e ogni singolo individuo, separato e avulso da sé e dagli
altri. E lorigine di infiniti e immancabili sensi di colpa, che
con continui richiami al «dovere», stabilito sempre prima,
altrove, sopra di te, finiscono per soffocare ogni possibile slancio
individuale e ogni originalita. Ha perpetuato il sospetto e la
diffidenza, la paura di sé e dell’altro, del diverso. La minaccia
¢ di scoprire qualcosa che non rientri nell’ordine costituito, che
possa venir giudicato anomalo, e farci rigettare come devianti
e pericolosi.

« La mancata rispondenza produce su chi la subisce l'effetto
di non esistere, di essere un errore vivente »."

E meglio perdersi che morire o restare soli. E allora la spe-
ranza di salvarsi si realizza nell’identificarsi, nel cercare di far
coincidere la propria forma con quella del modello. La risposta
gia data previene la domanda che non osiamo formulare, anzi
determina i modi di questa domanda. Nell’ideologia troviamo
una garanzia reciproca di sopravvivenza.

Una delle regole del gioco, una delle condizioni richieste ¢ la
complicita al silenzio. Cioé il non rivelarne la consapevolezza.
Magari si pud anche ribellarsi ad alcune regole, ma non ribel-
larsi al gioco in se stesso. Non posso comunicare ai miei compa-
gni di strada che conosco la loro maschera e la mia. C'e pericolo
che si infranga, che qualcuno diventi curioso di vedere cosa
c’e dietro.

Cio che permette questa finzione, il ripetersi di questa «funzio-
ne» ¢ proprio la separazione. Separazione all’'insegna della quale
entriamo nel mondo del significante, ai confini del quale si aggi-
rano feroci i mastini della Psicosi. Separazione dalla madre,

139



dall’altra donna, dall’altro sesso, dall'altra parte di sé. L'identifi-
cazione riposa sul mancato riconoscimento dell’altro, sulla nega-
zione, sull’esclusione. E ovviamente sul dominio incontrastato
della paura, come origine e risultante di questo movimento
(pseudo-movimento) circolare.

L'egemone garantisce la sua soggettivita, la sua esistenza in
quanto tale, privando I’Altro del linguaggio che gli & proprio,
della sua capacita di riflettersi, di pensarsi, degli strumenti per
riconoscersi. A questo punto I’Altro per pensarsi deve ricorrere
a un linguaggio non suo, entrare nella Cultura estranea, in quel-
I'universo simbolico, adottare quel sistema di « valori ». Ma pro-
prio in questo altro sistema trova la definizione di sé come non-
valore, come assenza, la giustificazione della sua inferiorita.
Il suo essere come essere colonizzato. Si guarda in uno specchio
che gli restituisce un’immagine di oggetto. In questa operazione
garantisce all’egemone la sua soggettivita e si perde. Preso in
un meccanismo in cui la sua attivita si risolve in una forma di
riflessione, si trova disarmato; si consegna all’altro come schiavo
confermandogli l'identita di padrone.

Questa azione lascia dietro di sé un senso di vuoto, di « per-
dita », che alimenta il bisogno di riconoscimento. E cosi il cer-
chio si chiude. Questo & I'Impero del Simile, del Medesimo.

Il femminismo ha posto il problema dell’identita della donna.
Che si tratti di un individuo, di un gruppo, di una specie, I'iden-
tita possibile € una sola: quello che siamo.

Il trovarla, il prendere contatto, & il risultato di un processo di
« immersione ». Non di estrapolazione di qualcosa. E la totalita,
non una parte di essa. Il soggetto, non I'oggetto del suo discorso.
Non quello che vorremmo essere pitt di cio che non vorremmo
essere. Ogni separazione da-di questa totalita ¢ una mutilazione,
castrante, mortificante e mistificante. Portatrice di debolezza e
di falsa coscienza. Il riflettersi in immagini svia la ricerca della
verith. Non si tratta di costruire altri modelli, valori a cui ade-
guarsi. Si tratta di riconoscerci come siamo. Fra noi e dentro di
noi. Se siamo specchio riflettiamoci. Riflettiamo I'immagine che

140



di volta in volta emerge, invece di quella consigliataci, imposta
o che crediamo « migliore ». Evidentemente anche dentro di noi
ci sono valori imposti. Non nascondiamoli, anzi tiriamoli fuori,
conosciamoli, esploriamone la natura.

La parola maschile € Jogos, legge, ha acquistato valore norma-
tivo. Ratificato dal silenzio della donna. Se le donne rompono
questo silenzio esiste una parola diversa, che & possibilita di affer-
mare, dire senza piu la pretesa e la credenza dell’assoluto. Dove
vive il Diverso finisce il regno dell’Assoluto. Questo che 'uomo
teme come l'avvento della distruzione, pud rappresentare invece
I'uscita da una logica unidimensionale, terroristica e definitoria
ormai senza sbocchi, che gia cosi grandi possibilita espressive
ha soffocato.

Non si tratta di disfarsi di qualche cosa di sbagliato, ma di
« scoprire » chi siamo, di ascoltarci e sentirci, vederci. Rompendo
la soggezione a schemi e definizioni pre o post-scritti.

« L'identita scaturisce da questa radicale rinuncia a una Do-
manda e percid a una Risposta: frantuma la domanda in una
miriade di espressioni di coscienza »."

Nel corso di questa operazione anche le differenze emergono,
si vedono. Non c’e bisogno né di giudicarle né di negarle. Prese
ancora una volta dalla paura di esserne inghiottite o schiacciate.
Possiamo forse provare a convivere consapevolmente con il di-
verso, interrogandolo e dialogando.

« Le disparita tra gli esseri dipendono da disparita di ricono-
scimento e di ascolto. Ci si inferiorizza, si sparisce se non si trova
spazio per il proprio essere e la sua manifestazione »."”

L'esperienza della molteplicita, della divisione sta anche den-
tro, non solo fuori di noi. Vivendola ed esplorandola possiamo
forse scoprire in essa una possibilita di espansione.

Rinunciare a specchiarsi, a identificarsi attraverso <« Altro »
(storia, individuo, tradizione, valori) significa anche smettere di
riflettere il valore dominante, di permettere il costruirsi della sua
immagine (immaginazione, dominazione) attraverso di noi; signi-
fica scuotere quella « preesistenza di verita che va sotto il nome

141



. 20 ol P B
di cultura »® per acquisire la consapevolezza della « peculiarita »
della situazione vissuta.

Cercare la propria identita vuol dire anche rinunciare all’ugua-
glianza, all’ideologia dell’'uguaglianza. Individuarsi invece che
identificarsi. Cioé cercare questa identificazione (di sé) nella spe-
cificazione. Specificita. Che significa assumere la propria condi-
zione, unicita, come prospettiva, ottica, punto di vista nel/del
mondo.

Elemire Zolla intitola il primo capitolo del suo libro Le mera-
viglie della natura: «La natura e le qualita, ovvero specialita »
e cita H. de Balzac « ...1 pitt bei geni umani partono dalle tene-
bre dell’ Astrazione (regno dell’'uguaglianza) per giungere ai lumi
della Specialita. [Resta da vedere se veramente partono da li...].
Specialita: species, vista, speculazione, il vedere tutto e di colpo;
speculum, specchio, mezzo per apprezzare le cose ravvisandole
nella loro interezza ».

Jung ha indagato le caratteristiche differenze dell’individuo
maschile e femminile. Ha individuato alcuni caratteri costanti
e ne ha circoscritto le dinamiche e le rispettive relazioni.

Maschio e femmina sono, a un certo livello, irriducibilmente
diversi sul piano fisico. Non si puo escludere quindi che questa
diversita si esprima in qualche modo anche a livello psichico in
ciascun essere, e senza dubbio alcune delle indicazioni di Jung
a questo proposito appaiono esatte. Bisogna tuttavia essere con-
sapevoli del rischio che questa ricerca e questo genere di esposi-
zioni comportano. Se & vero che esistono caratteristiche cui si
possono attribuire qualita maschili e femminili, non € necessaria-
mente vero che siamo in grado di tracciarne in maniera chiara
’andamento, che i loro rapporti siano costanti e che si lascino
classificare in nitide tabelle e simmetriche corrispondenze. Tal-
volta la complessita delle interrelazioni ci sfugge e il desiderio
di racchiuderle in un sistema regolare e ordinato, con ogni cosa
al posto che ci sembra « giusto », finisce per togliere verita alle
osservazioni, rinchiudendole in una costruzione rigida che tende
ad avere connotazione di normativita.

142



Una volta accettata la legittimita, il diritto all’esistenza, cioe
'attualita e utilita di entrambi i poli, potremo forse lasciare
spazio al libero gioco degli elementi maschili e femminili. Solo
cosi verremo a conoscere i tratti e le tendenze, i pericoli e van-
taggi in ogni situazione data. Da quella che ¢ stata finora una
delle piu grosse fonti di tensione e di conflitto per la specie, pud
forse emergere allora una possibilita di integrazione, fonte di
varieta e foriera di quella capacita creativa necessaria oggi ad
affrontare i problemi del mondo.

Bisogna rinunciare al sogno di palingenesi di Reich: la donna
non ha alle spalle alcun passato mitico a cui riferirsi, nessun
paradiso perduto da riconquistare.

La fuga all'indietro, recupero di un passato pitt 0 meno « sto-
rico » da riconquistare, € una reazione al senso di vuoto, di priva-
zione. Pericolosa nella misura in cui — cercando nell’zer: —
rinunciamo di fatto all’ora.

Quando si affronta il tema della discriminazione sessuale, ab-
biamo constatato la presenza di un atteggiamento mentale molto
frequente in studiosi e femministe: si parte dalla supposizione
di una fase storica in cui esisteva uguaglianza e armonia tra i
sessi, € si va poi a cercare di costruire ipotesi su quale sia stato
I'evento straordinario che ha provocato la « catastrofe » che
ha condotto allo stato di conflitto e divisione che noi conosciamo.
E naturalmente le cause individuate sono le piu diverse secondo
le inclinazioni dell’autore. Il passaggio & attribuito all’avvento
della proprieta privata, oppure alla scoperta della partecipazione
del maschio alla funzione riproduttiva ecc. Ogni volta a questo
si accompagna una « descrizione » della vita e organizzazione
sociale precedente la « catastrofe ». Abbiamo visto cosa Reich
e, per esempio, E. Reed dicono in proposito.

Insomma sembra che si possa assumere la separazione e la
differenza soltanto partendo da una unione e da un'uguaglianza,
per quanto ipotetiche e proiettate nel passato.

Questo atteggiamento oltre che portare a perdersi in un vespaio
di ipotesi e avvenimenti pil o meno clamorosi, appare anche
assai poco scientifico.

143



Se ben possiamo comprendere la sete di « giustizia » che muove
questi studiosi e il desiderio di ristabilire un equilibrio fra le
due parti dell'umanita, non sembra certo che cid possa autoriz-
zate a questo genere di operazioni proiettive, che portandoci
lontano dalla veritad, non contribuiscono certo ad aiutare la
causa invocata.

Non dobbiamo dimenticare che il concetto di #guaglianza ¢ in
qualche modo frutto di un’operazione ideologica. Se ¢ servito e
serve a ispirare tante < giuste » cause non sembra tuttavia esser
cio che, andando a vedere, ritroviamo in natura. Appare quindi
quanto mai idealistico e inesatto attribuire la divisione e la diffe-
renza agli eventi provocati dalla civilta dell'uomo, riservando
unione e pace alle fasi « precedenti» dell’'umanita.

Nella natura, nella societa animali, in vari gradi e misure secon-
do le specie, sono presenti forme di organizzazione che preve-
dono ruoli e funzioni diverse per i loro membri. Alcuni di que-
sti anche con una chiara connotazione gerarchica.

« La societa patriarcale riproduce i privilegi che le comunita
dei mammiferi hanno decretato all’aggressivita del maschio. E’
vero che I’harem & un bisogno del cavallo come di molti altri
animali, ma il bisogno delle giumente non € quello di essere
dominate in massa dallo stallone. Tant’é vero che per radunarle
e possederle quest'ultimo fa leva sulla violenza e loro si ribel-
lano disperatamente. Solo quando sono state morse a sangue in
lunghi combattimenti, sconfitte, accettano il ruolo ».”

Quello che entra e si sviluppa nella societa umana in maniera
unica & lattribuzione di un significato culturale, cioé¢ simbolico,
a queste differenze. Esse acquistano allora nell'ideologia un aspet-
to pitt complesso: si costruiscono delle teorie, delle immagini che
oltre a perpetuarli, « spieghino » e giustifichino questi comporta-
menti differenziati, di volta in volta li associno a valori atti a
conferire connotazioni positive 0 negative.

Riusciremo forse meglio a renderci conto delle rispettive posi-
zioni del sesso femminile e maschile nella specie umana se, in-
vece di partire da fantasiose speculazioni sul « passato », osser-
viamo come si configura e organizza il rapporto fra i sessi oggi,

144



nella nostra come in altre specie. Conoscendo e confrontando
le differenze con altre societa animali, saremo forse aiutati a
immaginare i possibili percorsi dell’evoluzione da quelle alla
nostra forma di organizzazione.

E potremmo anche essere indotti a considerare la differenza con
meno scandalo o disprezzo, cio¢ sotto un altro punto di vista,
quello della necessita della diversificazione, dell’articolazione
delle qualita e delle funzioni, come condizioni della sopravvi-
venza e dello sviluppo di ogni organismo. (L'apologo di Mene-
nio Agrippa raccontava...). E questo non gia per vedere le so-
cieta come un insieme rigido di gerarchie, ma anzi per imparare
a individuare nuove linee di sviluppo, nuove soluzioni e possibili
forme del viver sociale.

Note

1 C. Lonzi, op. cit., p. 38.

2 W. Reich, Analisi del carattere, Sugar, Milano 1973, p. 17.

3 1bid., p. 16.

4 Ibid., p. 20.

5 W. Reich, Psicologia di massa del fascismo, Sugar, Milano 1971, p. 62.
1bid., pp. 62-63.

Ibid., p. 138.

I. Magli, op. cit., p. 39.

A. Rifflet-Lemaire, Introduzione a Jacques Lacan, Astrolabio, Roma 1972,
p. 111.

10 1.J. Goux, op. cit., p. 80.
11 1bid., p. 72.
12 1bid., pp. 83-84.

137, chan, in Rifflet-Lemaire, Introduzione a Lacan, Astrolabio, Roma 1972,
p.116.

14 1. Magli, Potenza della parola e silenzio della donna, in « DWEF », n. 2, p. 15.
15 1bid., p. 19.

16 Marta Lonzi, Diritti della mia soggettivita, in La presenza dell'nomo nel
femminismo, Rivolta Femminile, Milano 1978, p. 21.

17 Carla Lonzi, Mito della proposta culturale, ibid., p. 148.

18 Ibid.

19 1bid,, p. 150.

2 Marta Lonzi, op. cit., p. 12.

21 Carla Lonzi, La donna vaginale e la donna clitoridea, Rivolta Femminile,
Milano 1971, p. 21.

L o N O

145



FORZA LAVORO E POPOIAZIONE KON ATTIVA PER SESSO

( migliaia)

I Popolazione

FORZA LAVORO e atElva TOTALE
e Occupati {Occupaté|Disocc, | Disocc, |Io cerca|ln cerca Totale | Totale | Altra |[Altra
di 1%oce|di 1%occ popol. | popol. M F
M F M A ¢ il s M F M F
nov, 57 14103 4879 690 219 290 207 15083 5305 9088 19818 26171 25123
ott,58 14178 5243 | 651 194 284 211 15113 5648 9203 19653 24316 25301
1959 13929 6240 604 145 212 156 14743 6541 8926 18392 23671 24933
1960 14110 6076 433 117 171 115 14714 6258 9131 18864 23845 25122
1961 14087 6085 325 109 163 113 14575 6307 9296 18978 23871 25285
1962 14011 5939 253 91 157 110 14421 /140 9571 19312 23992 25452
1963 13952 5678 212 70 136 85 14300 5834 9970 19845 24270 25679
1964 14113 5468 235 77 141 96 14489 5641 10199 20401 24688 26042
19465 13902 5297 368 102 150 101 14420 5500 10574 | 20886 24994 26386
1966 13806 5078 376 99 182 112 14364 5289 10913 21361 25277 26650
19n7 14022 5085 306 85 181 117 14509 5287 11059 21554 25568 26841
1968 13945 5104 278 85 197 134 14440 5323 11341 21674 25781 26997
1969 13798 5073 235 73 204 151 14237 5297 11702 | 21865 25939 27162
1970 13888 5068 211 61 196 147 14295 5276 11845 22070 26140 27346
1or, 71 13879 5185 |185 54 203 147 14267 5386 11959 22203 26226 27589

1 dati del 1957,1958,1971,fammo riferimento alla rilevazione di um mese(non essendo stato ricostruito

11 dato medie—dalllISTAT stesse) e julndi-il-eonfroento-—con-gli altri datl della tabella & solo-indicativo,

Fonti: = Rilevazione nazionale della forza di lavoro,ISTAT,1957,
= Bollettino mensile di statistica ,die.1971,n' 12,



—

OCCUPATI PFR RAMO DI AT

[TIVITA' E'SESSO

( mialiaia)

Anno JA°ricolt, Industrie Altre attivitd

. ¥ Ha:::.ﬁl'lﬂ:lf Co;crl CO;C:’ Al:reAl;r& 'l‘:t: 'r:t Cann 00;::: I‘r‘:sp T:;s Altri| Altri Qe Tac
anidi kami F

nov.57]4713| 1602 5456|1560 3934 | 1717
ott.s58|4478| 1769 5444|1590 4256 | 1884
1059 (4502|2345 | 3412[1799 | 1648 | 20 | 286 | 11| s346!1830 [ 1530 [ 836 | 739 | s8] 1812 [1171 4081 | 2065
71960 {4403| 2164 | 3534(1782 | 1750 | 25 | 283 | 16| 5567|1821 | 1528 | 817 | 759 | 6 | 1853 | 1168 4140 | 2041
1961 [4097|2110 | 3689]1850 | 1795 | 28 | 271 | 13| 5755|1891 | 1553 [8s2 | so1r | s9 | 1881 | 1173 4235 | 2084
1962 [1796(2014 | 3810[1778 | 1914 | 26 | 266 | 16 598011820 1555 1869 | 839 | 64 | 1831 | 1172 4225 | 2105
1963 (35151780 | 3913[1769 | 1975 | 28 | 285 | 16| 6173]1813 | 1550 iast 855 | 67 | 1859 |1157 4264 | 2085
1964 [3333[1634 | 39141672 | 2080 | 25 | 294 | 11 62881708 | 1628 iass 949 | 76 | 1915 | 1185 492 | 21726
1965 |3390| 1566 | 3897 1585 | 1946 | 17 | 272 | 11| 6115|1613 | 1604 | 868 | 935 |74 | 1858 | 1176 4197 | 2118
1966 132411419 | 39141529 | 1872 | 23 | 27t | 12 | 6057 1564 | 1624 | 850 | 947 | 70 | 1997 | 1175 4508 | 2095
1967 [1176]1380 |4031[1548 | 1909 | 19 | 263 | 12 | 6203|1579 | 1686 |870 | 942 | 68 | 2015 | 1179 4643 | 2126
1968 {2925[1322 |4113[1562 | 1900 | 22 | 281 | 12 | 6294|1596 [ 1724 |906 | 916 | 69 |2016 | 1211 4746 | 2186
1969 |2760[1263 4161 (1603 | 1952 | 24 | 292 | 14 | 6405|1643 | 1640 | 889 | 926 | 68 |2067 |1210 4633 | 2167
1970 |2552[1131 14290 {1639 | 1958 | 26 | 282 | 14 | 6530]1679 [ 1662 {899 | 939 | 65 [2205 [1294 4806 | 2258
1u. 712545 1241—fa351 1622 | 1956 | 22 | 269 | 16| 6580 1660 | 1655 |921 | 947 | 69 |2152 | 1206 4754 | 2284

Font{: = Rilevazione nazionnle della forza di{ lavoro , 'ISTA'I‘, 1957,

« Bolletrina mensile di statistics,dic,1971,n° 12,



Bibliografia

Aa. Vv., La coscienza di sfruttata, Mazzotta, Milano 1972.
T. Adorno, Minima moralia, Einaudi, Torino 1954.
A. Bebel, La donna ¢ il socialismo, Sandron, Palermo 1905.

L. Caruso, Al di la dell'emarginazione femmainile, stampato in proprio,
Milano 1972.

S. Castaldi-L. Caruso, L'altra faccia della storia (quella femminile), D' An-
na, Firenze 1975.

S. De Beauvoir, 1l secondo sesso, 11 Saggiatore, Milano 1965.
F. D'Eaubonne, Le féminisme, Alain Moreau, Parigi 1972.

F. Engels, L'origine della famiglia, della proprieta privata, dello stato,
Editori Riuniti, Roma 1963.

E. Figes, Il posto della donna nella societa degli uomini, Feltrinelli, Mi-
lano 1970.

S. Firestone, La dialettica dei sessi, Guaraldi, Firenze 1971.

S. Freud, Totem e tabz, Boringhieri, Torino 1969.

S. Freud, Introduzione alla psicoanalisi, Boringhieri, Torino 1969.

B. Friedan, La mistica della femminilita, Ed. Comunita, Milano 1964.
E. Gianini Belotti, Dalla parte delle bambine, Feltrinelli, Milano 1973.
E. Harding, La strada della donna, Astrolabio, Roma 1951.

E. Harding, I misteri della donna, Astrolabio, Roma 1973.

L. Harrison, La donna sposata, Feltrinelli, Milano 1972.
Kronhausen-Phyllis, Sexzal response in women, Calder, London 1965.
L. Irigaray, Specrulum, Feltrinelli, Milano 1975.

W. Lederer, Ginofobia o la panra delle donne, Feltrinelli, Milano 1970.

Cl. Lévi-Strauss, Le strutture elementari della parentela, Feltrinelli, Mi-

lano 1969.

Cl. Lévi-Strauss, Vita familiare e sociale degli Indiani Nambikwara, Einau-
di, Torino 1970.

Cl. Lévi-Strauss, Razza e storia e altri studi di antropologia, Einaudi, To-
rino 1967.

C. Lonzi, Sputiamo su Hegel, Scritti di Rivolta Femminile, Milano 1970.

148



C. Lonzi, La donna vaginale e la donna clitoridea, Scritti di Rivolta Fem-
minile, Milano 1971.

I. Magli, La donna un problema aperto, Vallecchi, Firenze 1974.
I. Magli, Matriarcato e potere delle donne, Feltrinelli, Milano 1978.

B. Malinowsky, Sesso e repressione sessuale tra i selvaggi, Boringhieri,

Torino 1969.
B. Malinowsky, La vita sessuale dei selvaggi, Feltrinelli, Milano 1968.

A. Manoukian, Famiglia e matrimonio nel capitalismo europeo, Il Mu-

lino, Bologna 1974.
H. Marcuse, Eros e civilta, Einaudi, Torino 1968.

C. Marx, Manoscritti economico-filosofici del 1844, Editori Riuniti, Ro-
ma 1968.

C. Marx, Forme ecomomiche precapitalistiche, Editori Riuniti, Roma

1970.
Marx-Engels, Opere scelte, Editori Riuniti, Roma 1966.

Marx-Engels, La concezione materidlistica della storia, Editori Riuniti,
Roma 1966.

Masters-Johnson, L'atto sessuale nell'nomo e nella donna, Feltrinelli, Mi-
lano 1972.

M. Mead, Sesso e temperamento in tre societa primitive, 1l Saggiatore,
Milano 1967.

M. Mead, Maschio e femmina, 11 Saggiatore, Milano 1962.

K. Millet, La politica del sesso, Rizzoli, Milano 1972.

E. Morgan, L'origine della donna, Einaudi, Torino 1974.

S. Moscovici, La societa contro natura, Ubaldini, Roma 1973.

S. Nozzoli, Donne si diventa, Vangelista, Milano 1973,

E. Reed, Sesso contro sesso o classe contro classe?, Savelli, Roma 1974.
W. Reich, La funzione dell'orgasmo, Sugar, Milano 1969.

W. Reich, Psicologia di massa del fascismo, Sugar, Milano 1971.

W. Reich, L'analisi del carattere, Sugar, Milano 1973.

W. Reich, L'irruzione della morale sessuale coercitiva, Sugar, Milano

1972.

Rifflet Lemaire, Introduzione a Lacan, Astrolabio, Roma 1972.
. Steckel, La fermme frigide, PUF., Parigi 1950.

149



E. Sullerot, La donna e il lavoro, Etas Kompass, Milano 1968.

«Ceci (n’) est (pas) mon corps», Les cahiers du Grif, n. 3, giugno
1974.

« Donne é bello », L'Anabasi, Milano 1972.
« DWF Donna Woman Femme », n. 1, Bulzoni, Roma 1975.
« Il manifesto », n. 4, sett. 1965 (Il maschile come valore).

La presenza dellnomo mnel femminismo, Rivolta Femminile, Milano
1978.

«Vel» n. 1, Matersa e pulsione di morte, febbraio 1975.
«Vel» n. 2, Il godimento e la legge, agosto 1975.



Indice

Premessa, 7
Introduzione, 9

I valori della femminilita, 17

I

Il mondo si divide in due, 19; L'altro del medesimo, 28; Amore & dedi-
zione, 30; L'effetto della frusta, 36.

II

Una cultura «naturale », 39; Dalla parte della natura, 42; Mitolo-
gica, 47.

Le origini, 53

I

La famiglia fra struttura e sovrastruttura, 55; La donna, condizione
originaria della produzione, 58.

I

Il matrimonio esogamico e il divieto di incesto, 63; Fra natura e cultura,
69; La divisione sessuale del lavoro, 71; L'istituzione della parentela, 78.
111

I Trobriandi: dimostrazione etnologica di alcune leggi della sessuo-
economia reichiana, 85; Organizzazione sociale dei Trobriandi. Priorita
del matriarcato e origine dei beni dotali, 88; Riconsiderazione critica
della documentazione di Malinowsky, 93; Credenze trobriandesi, 104;
Matrimonio e procreazione. La concezione pateriale, 106.

IV

Passaggio dal matriarcato al patriarcato, 115; La « collettivita sessuale »,
118.

Vv

Rapporti fra struttura caratteriale e ordinamento sociale, 125; Pate-
rialismo e concezione (della materia), 128; L'assunzione fallocentrica
della donna: femminilita, 132; Dall'identificazione all’identita, 136.

Appendice, 146

Bibliografia, 148

151



dalle Arti Grafiche Ubezzi & Dones
! per conto di Vangelista editore in Milano




